
 

INSTITUTO JUNGUIANO DE SÃO PAULO – IJUSP  ASSOCIAÇÃO JUNGUIANA 
DO BRASIL – AJB  FORMAÇÃO PARA ANALISTA   

  
  
  
  
  
  
  
  
  

DANIELA LASKANI   
  
  
  
  
  
  
  
  

UMA CARTA VINDA DE GEOS: CONVERSAS ENTRE NÃO-VIVOS, MORTOS E  
PSICOLOGIA ANALÍTICA   

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

SÃO PAULO 2024 
DANIELA 
LASKANI   

  
  
  



 

  
  
  
  
  
  
  

UMA CARTA VINDA DE GEOS: CONVERSAS ENTRE NÃO-VIVOS, MORTOS E 
PSICOLOGIA ANALÍTICA   

  
  
  
  
  
  

Monografia apresentada ao Instituto 
Junguiano de São Paulo – IJUSP e 
Associação Junguiana do Brasil – AJB, 
como requisito parcial para obtenção de 
título de analista pela International 
Association of Analytical Psychology – 
IAAP.   

  

  

Orientadora: Acací de Alcantara  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

SÃO PAULO   
2024   

DANIELA LASKANI   
  
  
  



 

  
  
  

UMA CARTA VINDA DE GEOS: CONVERSAS ENTRE NÃO-VIVOS, MORTOS E 
PSICOLOGIA ANALÍTICA   

  
  
  
  
  
  

Monografia apresentada ao Instituto 
Junguiano de São Paulo – IJUSP e 
Associação Junguiana do Brasil – AJB, 
como requisito parcial para obtenção de 
título de analista pela International 
Association of Analytical Psychology – 
IAAP.   

  
  
  
  

BANCA EXAMINADORA:  
  
  
  
  

____________________________________________________________  
Fátima Sta Rosa Guimarães  

Psicóloga clínica – Membro Analista Didata do Instituto de Psicologia Analítica da  
Bahia (IPABAHIA/AJB/IAAP); Co-coordenadora do Departamento de Ecopsicologia 

da AJB; Autora do livro “Perdidos e Achados – entre a escuta poética e a 
psicoterapia” Ed. Solisluna.  

  
  

______________________________________________________________  

Paula Serafim Daré   
Psicóloga clínica, doutoranda e mestre em Educação, Arte e História da Cultura pela  

Universidade Presbiteriana Mackenzie; especialista em cinesiologia pelo Instituto  
Sedes Sapientiae; Analista junguiana pela Associação Junguiana do Brasil (AJB) e 

International Association for Analytical Psychology (IAAP).  
  

  
  
  



 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

  
  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
À Alda Gonçalves Laskani (in memoriam), Eugênio 
Bureta Pascual (in memoriam), Maria Monzon Mora 
e Luis Angulo Fernandes (in memoriam), gérmen 
das minhas raízes, presenças manifestas.   

  
  



 

AGRADECIMENTOS  
  

À base, Rocio Simone Angulo Borelli, Luiz Laskani Filho, Rocio Marcelina 

Bureta Angulo e Luis César Angulo que em meio às manifestações outras são vitais 

como sustentação, amor e inspiração para o arranjo e con/textura das ideias e 

atravessamentos afetivos substanciais.   

Aos meus irmãos Anna Silva Laskani e Luiz Laskani Neto por honrarem e 

manifestarem o mesmo sangue dos nossos antepassados.   

À Mel, que me adotou como parceira de vida e me ensina sobre o amor e  

cuidado todos os dias com seus olhares meigos e lambeijos agradecidos.  

À Pedra do Baú que me emprestou sua beleza e sabedoria na escuta deste 

chamado.   

Ao passarinho que me sensibilizou sobre a morte ao bater em minha janela.   

À Acací Alcantara, por ter aceitado prontamente embarcar nesta aventura 

imprevisível me orientando com paciência e generosidade.   

À Fátima Sta Rosa pelos poemas, companheirismo e os “abraços dos nossos”, 

figura potente no encerramento deste ciclo.   

À Paula Serafim Daré a quem devo a honra pelas leituras carinhosas de meus 

textos e agora testemunha de encerramento da minha formação como analista.  

Ao Eduardo Endres Vargas, por estar ao meu lado durante a tecelagem desta 

malha vislumbrando rearranjamentos e projetos em parceria de vida.   

Às irmãs de alma Amirah Adnan Salman, Clarissa Chamette, Fernanda Gomes 

de Carvalho, Lina Paola Gómez e Renata Bellaver Correa pelas confluências 

geográficas e territoriais pautadas no amor, amizade, dores e escutas sinceras.   

Às queridas amigas e companheiras de jornada, leitura do trabalho e pitacos 

Cristina Maranzana da Silva e Luciana Ximenez pela sensibilidade e cuidado 

emprestada nos olhares, pelas indispensáveis trocas, sororidade, cantorias, balanços 

e abraços.    

Aos parceiros e amigos de coreto, voz e violão, fundamentais nesta artesania,  
Patrícia Martins, Gustavo Wickert, Adriana Guimarães Burani, Carmen Lívia Parisi, 

Maurício Santos, Marcus Quintaes, Pedro Perússolo, André Dantas e Guilherme 

Scanducci. 



 

Aos amigos de turma do IJUSP, Adriana Politi, Daniel Vargas, Francine Nunes 

Ferreira, Luciana Geocze, Márcia Rocha Pacheco, Pitágoras Báskara Justino e 

Priscila Tessicini pelos encontros-devaneios, húmus essencial de todas as quinta 

feiras e então.  

À grande egrégora IJUSP com seu clima de envolvimento e amizade, em 

especial à Zilda Maria de Paula Machado, Renata Whitaker Horschutz, Durval Luiz de 

Faria, Ricardo Pires de Souza, Carmen Lúcia do Carmo Marquez, Márua Roseni 

Pacce, Arlete Dall’Acqua Lopes, Patrícia Eugênio, Vivian Lerner, Cristiane Adamo, 

Denis Canal Mendes, Neusa Vaz Macia, Mariana Laham, Silvana Parisi, Eugênia 

Cordeiro Curvelo, Silvia Eugenia F. Graubart (in memoriam), Virginia Sant’Anna, 

Rubens Bragarnich, Carla de Almeida Pereira e Tatiana Maria Sanchez.   

Aos amigos e colegas do Departamento de ecopsicologia, em especial à 

Fabiana Lopes Binda Grazi, Marco Aurélio Bilibio Carvalho e Isabella Saffe, 

fundamentais para compor laços do tamanho da Terra.   

À Natália Bianchi pelos sambas, profunda amizade e partilhas junguianas.   

Às minhas amigas Bettina Schaefer, Isabella Lumare e Thalita Arruda por 

dividirmos espaços desérticos e riquezas do subsolo.   

À Pedro Henrique Bellaver Correa (in memoriam) por me ensinar cedo sobre 

as vicissitudes da morte.   

À Fernando Graubart, prova viva que relações podem se tornar 

rearranjamentos outros.  

À Célia Brandão pela escuta, acolhida e precisão durante os intensos percalços 

de jornada da alma.   

Por último, e não menos importante, aos pacientes e parceiros primordiais 

nesta travessia.   

  

  

  

  
  

  
  
  
  



 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

  
“No princípio tudo era movimento.   
O primeiro camaleão abriu os olhos e disse:  
Tudo o que é vivo e também morto transmuta.”   
  
Mutação de apoteose,   
Teat(r)o Oficina Uzyna Uzona  

  

  
RESUMO  

  

O pensamento ecológico junguiano permitiu expandir a noção de psique para além da 

exclusividade humana, fora do espectro do Anthropos. Coloco em destaque as pedras 

e os minerais que nos convidam para uma decida ao subsolo psíquico junto aos 



 

mortos e aos fósseis. Apesar de retratarem substâncias consideradas sem vida, agem 

psiquicamente na massa indiscriminada do inconsciente e no invisível nos forçando a 

ouvir os seus lamentos e desejos.   

Busco enfatizar a necessidade de romper com barreiras e favorecer ampliações de 

consciência para o reconhecimento da pluralidade nas formas de existência humanas 

e não humanas propulsores de transformação ativa da paisagem e dos corpos em um 

emaranhado de contribuições interespécies, além o de rasurar as padronizações 

empobrecedoras de mundos.  

A tarefa fundamental deste trabalho é, portanto, falar sobre a potência do fracasso e 

da lentidão, e o reconhecimento da fertilidade do subsolo do reino dos minerais e da 

Não Vida no encontro arquetípico com os mortos. Procurei também enriquecer as 

figuras imaginativas com geontologias para combater visões de mundos atuais que 

elegem figuras restritivas de governabilidade e poder sobre outras formas de 

existência. Acredito que para a nossa sorte, debaixo da terra estremecida vivem as 

forças mais antigas e ancestrais de Geos, onde aconteceu o primeiro milagre da Vida 

que brotou da Não Vida. Ser pedra nos permite imaginar através de um olhar que 

enxerga na escuridão o potencial lento e criativo de transformação do aparentemente 

inerte.  

  

Palavras-chave: psicologia analítica, geontologias, minerais, lentidão e morte.  

  

  

  

  

  

  
ABSTRACT  

  

The Jungian ecological thought allowed us to expand the notion of psyche beyond 

human exclusivity, outside the spectrum of Anthropos. I highlight the stones and 

minerals that invite us to delve into the psychic underground alongside the dead and 

fossils. Despite portraying substances considered lifeless, they act psychically on the 



 

indiscriminate mass of the unconscious and the invisible, forcing us to listen to their 

laments and desires.   

I seek to emphasize the need to break down barriers and promote expansions of 

consciousness for the recognition of plurality in human and non-human forms of 

existence, drivers of active transformation of the landscape and bodies in a tangle of 

interspecies contributions, in addition to erasing the impoverishing standardizations of 

worlds.  

The fundamental task of this work is, therefore, to talk about the power of failure and 

slowness, and the recognition of the fertility of the subsoil of the kingdom of minerals 

and Non-Life in the archetypal encounter with the dead. I also sought to enrich the 

imaginative figures with geontologies to combat current worldviews that elect restrictive 

figures of governability and power over other forms of existence. I believe that 

fortunately for us, beneath the shaking earth live the most ancient and ancestral forces 

of Geos, where the first miracle of Life that sprang from Non-Life took place. Being a 

stone allows us to imagine, through a gaze that sees in the darkness, the slow and 

creative potential for transformation of the seemingly inert.  

  

Keywords: analytical psychology, geontologies, minerals, slowness and death.  

  

  

  

  

  

  
SUMÁRIO  

  

1 INTRODUÇÃO – UM COVITE ............................................................................... 10 
2 QUEM É GEOS ...................................................................................................... 14 
3 GANHANDO CHÃO, PERDENDO-SE DE SI ........................................................ 35 
4 DESENTERRANDO OS OSSOS ........................................................................... 50 
5 SAUDAÇÃO AOS MORTOS .................................................................................. 67 
6 CONCLUSÃO ......................................................................................................... 71 
REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 78 



 

 

  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
     



10  

1 INTRODUÇÃO – UM COVITE  
  

“Para el que mira sin ver  

La tierra es tierra nomás…”   

Don Atahualpa Yupangui   
  

Produzir um trabalho de formação de analista junguiana significa escolher um 

tema que te transpasse. Espera-se que faça parte do seu processo de individuação. 

Uma escrita mútua sobre temas vivenciados e carregado de afetos, algo que te 

escreva no mesmo passo em que é escrito. Depois de muito deixar me perder nas 

ideias, fui tentando encontrar as palavras para me aproximar do que me atravessa 

constantemente. A relação com as vidas mais do que humanas e seus campos 

psíquicos e afetivos ressoam, algo me diz instintivamente que a noção de saúde 

extrapola o corpo, os humanos e a ausência de sintomas. Descobri durante a 

formação de analista junguiana as pontes entre psique e natureza, ou melhor dizendo, 

a indissociada psiquenatureza. Os pensamentos ecológicos junguianos e pós 

junguianos me ajudaram na expansão da noção de psique para além da exclusividade 

humana. Depois de escrever sobre animais não humanos e a vida psíquica dos 

vegetais, coloco desta vez em destaque os minerais que nos convidam para uma 

decida ao subsolo psíquico dos fósseis. Apesar de retratarem substâncias 

consideradas inanimadas no imaginário, des-pró-vidas, sem vida, agem 

psiquicamente na massa indiscriminada do inconsciente e no invisível nos forçando a 

ouvir os seus movimentos, misturas, lamentos e desejos.   

O modo como foi padronizado e instituído o que significa Ser humano implica 

imageticamente a tentativa de manter um abismo fictício entre as espécies, garantindo 

a exclusividade de poder sobre tudo aquilo que foge da imagem e semelhança do 

homem “evoluído e civilizado”. Meu empenho durante a formação de analista tem sido 

o de enfatizar a necessidade de romper com essas barreiras e favorecer ampliações 

de consciência para o reconhecimento da pluralidade nas formas de existência 

humanas, não humanas e mais do que humanas como capazes de atividade psíquica 

inteligente e afetiva, propulsores de transformação ativa da paisagem e dos corpos 

em um emaranhado de contribuições interespécies, rasurando as padronizações 

empobrecedoras de mundos e entre-mundos.  



11  

Um tema que me é caro, e que exigiu que no meio do caminho fossem 

convocadas mudanças de planos que eu não tive alternativa senão escutá-las. A 

proposta anterior para o meu trabalho também se referia a minério, mas me senti 

cedendo ao extrativismo forçado me impondo a escrever sobre algo que estava 

completamente empedrado. Sentia-me produzindo sem sentido, extraindo ouro à 

mercúrio e contaminando o fluxo dos rios, então preferi deixar-me ser guiada pelas 

vozes do Não Vivo, pelas vozes dos minerais e dos fósseis. Percebi que era uma 

trajetória que saía da superfície e do visível sentido ao intraterreno, ao invisível e 

aparente imobilidade. Não foi exatamente uma escolha, tive que me entregar para 

uma espécie de paralisação em movimento.   

Validar a energia psíquica parada em movimento me lembrou do termo Festina 

lente que quer dizer em latim apressa-te devagar, uma saudação ao vagaroso, à 

lentidão do cuidado. Ouvi como uma convocatória para a descida e foi preciso ser 

pedra no seu tempo medido em eras ou éons para conseguir chegar mais próximo de 

uma escrita (não)vivencial, convocatória para o movimento do Não Vivo, que passa 

longe de ser inexistente ou inerte. O que Jung nos ensinou sobre o tempo da alma é 

que é preciso deixar-se guiar por uma convocação anímica que age como psicopompo 

para um lugar incondicional, desconhecido e inconsciente (Jung, 2012d). Movimento 

que tomei como uma carta/ingresso vinda de Geos, um tempo anterior à dicotomia 

vida e morte que explicarei mais para frente sob o olhar aguçado da filósofa e 

antropóloga Elizabeth Povinelli.   

Tive que lidar com sentimentos de insatisfação e fracasso diante do chumbo 

que pesava meu corpo e mente vagarosamente trabalhando. Não bastava escavar e 

arrancar o que há por de baixo da terra, eu precisei descer e ser pedra, junto aos 

ossos e minerais. Que só a perspectiva dos minerais, das pedras e dos fósseis me 

ajudaria a reconhecer a presença que existe no reino dos mortos. Escutei o fracasso 

como convite à fenda que se abria sob meus pés. Cito Hillman (a) sobre o fracasso:   

  
Esta abordagem investiga (analisa) o fracasso não para refazer o 
crescimento interrompido e sim para reconduzir os equívocos, erros e 
fraquezas ao âmbito do fracasso (ser o seu “psicopompo”), levando-o 
às últimas consequências, ou seja, à sua meta psíquica final, a morte. 
Com isso, todo engano da vida, toda fraqueza, todo erro na e da 
análise, em vez de serem corrigidos e deplorados, ou distorcidos com 
racionalizações, ou transformados e integrados, tornam-se vias de 



12  

acesso ao fracasso, aberturas por onde se inicia a reversão de todos 
os valores. Mais do que um bloqueio a Eros e ao fluir da vida, podemos 
considerar os fracassos como sendo constelados, pretendidos e até 
mesmo finalmente causados pelo mundo subterrâneo, que deseja que 
a vida apresente falhas a fim de que outras atitudes, regidas por outros 
princípios arquetípicos, sejam reconhecidas. (Hillman, 1981, p. 120).  

  

A mudança de percurso repercutiu depois de um abalo estrutural na minha 

família que remexeu a ponto de desenterrar ossos, expondo boa parte do subsolo da 

base de sustentação. Foi assustador estar diante de uma dissociação, do 

desmembramento de um dos pilares da minha vida. Senti como se rasgassem a minha 

pele expondo as mesmas marcas nos ossos dos que já estiveram aqui antes. Um 

momento difícil, que me levou a suspender a passagem do tempo para lidar com 

calma e lentidão com o que aflorava por debaixo da pele/terra. Na mesma proporção 

de tristeza e desespero percebi a força do fenômeno do mundo subterrâneo que mais 

tarde poderiam servir para ampliar vozes e horizontes no meio da escuridão. O 

testemunho ultrapassava um caso pessoal de desintegração, que como um buraco 

negro suga tudo para dentro sem que possamos discriminar os fenômenos que 

estavam a se apresentar. Só me restou ouvir, sustentar a vida anaeróbica embaixo da 

terra e procurar lugares ósseos entre os mortos.  

A tarefa fundamental deste trabalho é, portanto, escrever sobre o movimento 

da Terra e as experiencias vividas no contato com o subsolo. Sobre a potência a partir 

da relação com o fracasso e da lentidão, e o reconhecimento do campo fértil dos 

mineirais e da Não Vida no encontro arquetípico com os mortos e sua massa 

indiscriminada. Para ilustrar o texto, contei com imagens e passagens da da 

antropóloga Nastassjia Martin e seus diálogos entre os povos indígenas even na 

península de Kamtchátka e os gwich’in no Alasca.  Além disso, procurei também 

enriquecer as figuras imaginativas com geontologias no intuito de tensionar visões de 

mundo que elegem figuras restritivas de controle, governabilidade e poder sobre 

outras formas de existência.   

Por maior que sejam os esforços para manter inativas forças vindas do 

psiquismo sombrio e subterrâneo, nós psis sabemos que não serão bem-sucedidos. 

Para o nosso desespero e sorte, debaixo da terra estremecida vivem as forças mais 

antigas e ancestrais do Geothopos (analogia ao termo Anthropos que significa Ser 

humano, a fim de validar a existência dos agentes minerais, Ser geo). Aquilo que tudo 



13  

viu e tudo fez, os únicos capazes de criar outros dos outros. Onde aconteceu o 

primeiro milagre da Vida ao brotar da Não Vida, ou da Não Vida que ocasiona o 

surgimento da Vida com suas tensões metamórficas. Ser pedra nos permite imaginar 

através de um olhar que enxerga na escuridão o potencial lento e criativo de 

transformação do aparentemente inerte. E é para lá junto aos outros e velhos 

desconhecidos que te convido a descer e fazer do entre mundos um lugar para se 

relacionar.    

     



14  

2 QUEM É GEOS   
  

Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser gente, a gente 
passa a ser a gente e outra gente – a gente rende. A confluência é uma 
força que rende, que aumenta, que amplia. Essa é a medida. (Bispo 
dos Santos, 2023, p. 15)  

  

O imaginário moderno coletivo há séculos vem centralizando seus esforços no 

reconhecimento do humano como o único dotado de vida psíquica e portador da 

capacidade de transformação das paisagens em novas versões de mundo. Um 

imaginário que permitiu uma postura colonizadora de outros corpos, guiada pela ideia 

fixa de unicidade levada às últimas consequências de extermínio e/ou usufruto do 

outro. Qualquer corpo que não compartilhe da ideia singular de humanidade da qual 

estamos falando, seria considerado outro e, portanto, disponível para ser dominado, 

utilizado, inferiorizado, pejorativamente denominado como primitivo, ameaçador, 

amaldiçoado ou até inimigo que em nossa cultura significa alguém que ameace nossa 

integridade e deve ser, em razões de legítima defesa, eliminado ou limitado de 

poderes. Não se trata apenas do isolamento humano contra outras espécies e formas 

de existência, há no imaginário em questão uma forma ideal de humano inteligente 

cada vez mais diferenciado em sua razão que começa a desenvolver lógicas e 

racionalidades diversas em torno dos modos de fazer viver e dos modos de matar ou 

de deixar morrer (Giorgi, 2016, p.15). Como provocou Ailton Krenak sobre o privilégio 

de alguns humanos, ao se referir à uma humanidade esclarecida que precisava ir ao 

encontro da humanidade obscurecida com a missão civilizatória de modernização, 

exploração e embranquecimento de uma sub-humanidade que fica agarrada na terra. 

(Krenak, 2019, p. 22).   

Os que fazem parte e reproduzem esse imaginário humano específico investem 

coletivamente em fortes e muralhas para se manterem longe de qualquer paridade 

com aqueles que ameacem os valores estruturalmente padronizados como humanos 

civilizados e modernos, garantindo-lhes a autorização fictícia de domínio sobre os 

outros seres. Para a antropóloga Nastassjia Martin (2023, p. 51), toda colonização tem 

por objetivo pôr à disposição os seres e as coisas das áreas sitiadas, com o fim de 

tornar mais eficaz a exploração dos recursos cobiçados. Contam com a colaboração 

completa dos povos que ocupam as terras em questão, ou pelo menos com a sua 



15  

pacificação. No cerne dessa raiz cultural estão as bases para preconceitos como 

fobias, racismos e especismos, quando se trata do controle contra outras espécies, 

gêneros e raças. Também servem como estruturas fundamentais para sistemas 

financeiros e políticos dependentes das outras formas de existência para lucrar como 

nos extrativismos predatórios, criação de animais e matadouros, monoculturas e 

mineração. Portanto, há um projeto político e de poder que assegura o status quo 

mental em função de manter o funcionalismo de mercado.   

Antônio Bispo dos Santos, falecida liderança, pensador e escritor quilombola 

conhecido como Nêgo Bispo, abriu nossos olhos sobre o projeto colonialista de 

coisificação ao transformar indivíduos em posseiros (com posse) de terras. Conta que 

na década de 40 aqui no Brasil houve uma forte campanha para a regularização de 

terra com escrituras, enquanto os contratos orais das comunidades eram quebrados 

transformando o pertencimento de um povo às suas terras em posseiros de suas 

terras. Nêgo Bispo nos alerta que o plano colonialista vai sempre de encontro com a 

dominação enquanto fornecem nomes.   

Jung não passou ileso com sua mentalidade embebida de caldos eurocêntricos 

ao se referir a povos originários como primitivos, dotados de uma consciência em 

desenvolvimento semelhante ao do estado infantil de ego indiscriminado do Self. Mas 

ao entrar em contato com culturas muito diferentes da sua abriu-se para o 

conhecimento de que algo no pensamento europeu civilizatório tinha se desgarrado 

de um saber que leva em consideração uma história muito anterior às palavras 

escritas ou contadas. Jung batizou de inconsciente coletivo cujo núcleo de todo 

arquétipo é psicóide e inalcançável pela consciência humana, e em torno orbitam 

imagens decorrentes de heranças culturais e pessoais. Entende-se como cultura tudo 

aquilo que faz parte de uma gama de símbolos e signos que compõe o imaginário 

construído por humanos ao longo da história, que constitui a ideia de Anthropos, o 

homem divino encarregado da coleção de todo esse mar de imagens, que leva o 

tempo de eras para serem modificadas. O autor foi entendendo a função da 

enantiodromia compensatória da consciência no contato com saberes do oriente e 

ocidente como complementares entre si. Ainda que de forma binária, enquanto no 

ocidente os indivíduos possuíam a capacidade de discriminação do ego, no oriente os 

diferentes povos dotavam do poder da dissolução do ego no contato com imagens 

arquetípicas de saberes milenares e profunda sensibilidade com o mundo natural, 



16  

capazes de uma participação mística com o mundo de outras existências terrenas, 

intraterrenas e transterrenas. Como podem perceber, mesmo que Jung se abrisse 

para a experiencia de maravilhamento ancestral, a sua percepção européia suíça 

contribuía para que esses povos ainda se situassem em um imaginário do exótico, do 

diferente tendo como ponto de partida o conhecimento investigativo do branco e 

europeu, que até hoje carregamos como referência central do conhecimento.    

O projeto colonial do século XX, tem encontrado cada vez mais dificuldade de 

funcionar no modo de extermínio da época das grandes navegações e se veem cada 

vez mais obrigados a lidar de forma diferente com os “entraves do progresso”. Martin 

(2023) conta que durante a revolução da União Soviética, os indígenas foram 

valorizados dando-lhes um lugar de reconhecimento e aceitação. É nítido o tom 

sarcástico da antropóloga ao afirmar que tal atitude do Estado estava a serviço de 

integração dos indígenas ao projeto comunista. No Alasca, pertencente ao Estado 

Norte Americano, a autora percebe nuances distintas em forma do método soviético, 

porém similares na ideia de universalização, quando foi promovida a integração dos 

indígenas como produtores de riqueza natural e convocados a participarem de um 

projeto comum na condição de atores voluntários de sua integração e/ou submissão. 

(Martin, 2023, p. 52).  

Felizmente muito tem se discutido e estamos diante de rupturas ontológicas e 

quebra de paradigmas cristalizados garantindo maiores aberturas para a escuta de 

outros mundos imaginativos. Atualmente tem crescido a tensão entre diversas áreas 

do saber com a abertura para o crescimento de publicações de intelectuais que não 

se baseiam inteiramente em conhecimentos eurocentrados ou norte globais que por 

muitos séculos foram considerados os únicos capazes de produzir ciência e saberes. 

Mesmo que timidamente, muitas editoras, canais de comunicação e espaços 

acadêmicos tem disseminado conhecimentos e dado visibilidade aos que ampliam a 

noção de consciência para visões menos antropocêntricas e saberes mais 

ecocentradas, superando os limites psíquicos humanos, se abrindo para um olhar 

mais animista e ampliado do mundo. O perspectivismo ameríndio divulgado por 

Eduardo Viveiros de Castro marca o rompimento do modo tradicional da antropologia 

que captura e estuda o exótico pelos olhos do branco ocidental e propõe mudanças 

ontológicas necessárias de substituição e/ou inversão de olhares incluindo como 

objeto de estudo, o branco, além de validar outras ontologias capazes de reconhecer 



17  

humanidade (particularidade, sistema de crenças e pensamentos) em todas as formas 

de existência. Eduardo Viveiros de Castro (2018, p 225-227):   

  
Uma expressão prototípica de Outrem na tradição ocidental é a figura 
do Amigo. O Amigo é outrem, mas outrem como “momento” do Eu... 
Ora, o problema liminar colocado por qualquer tentativa de identificar 
um equivalente ameríndio para “nossa” filosofia é o de pensar um 
mundo constituído pelo Inimigo enquanto determinação 
transcendental. Não o amigo-rival da filosofia grega, mas a iminência 
do inimigo da cosmopráxis ameríndia, onde a inimizade não é um mero 
complemento privativo da amizade..., mas uma estrutura de direito do 
pensamento, que define uma outra relação com o saber e um outro 
regime de verdade: canibalismo, perspectivismo, multiculturalismo... O 
animismo, levado às últimas consequências, como só os índios sabem 
fazê-lo, é não apenas um perspectivismo, mas também (se me 
permitem o trocadilho infame) um inimismo.   

  

Para o povo Tupinambá a terra é plural e coletiva, nos diz Glicéria Tupinambá 

(2023). Quando um inimigo é capturado, é trazido para a aldeia para se casar, ter 

filhos e conviver com eles durante sete anos com o intuito de passar seus 

conhecimentos adiante, e depois é realizado um ritual em que é concedido o direito 

ao choro e despedida no seu velório em caso de sacrifício. Entendem a antropofagia 

como a possibilidade de um novo início para que o povo nunca termine por falta de 

movimento. Segundo Glicéria, os Tupinambás trabalham com a ideia de mistura e 

diversidade.   

Portando, o sentido de inimigo pelo perspectivismo ameríndio citado pelo 

antropólogo é aquele que inaugura múltiplas dimensões de territórios imaginativos 

provocando um enriquecimento cultural pela fissura do diferente. Como Foster (2011) 

nos conta, a humanidade só pode desenvolver conhecimento de si na relação com o 

Outro, sendo o Outro a natureza. O animismo como caminho para transcender 

cosmovisões unívocas, que de certa forma Jung já intuía sobre a necessidade de 

expansão e transcendência do Self.    

Através dos estudos alquímicos com influência da filosofia neoplatônica, Jung 

se deparou com o conceito em latim de Anima Mundi para responder os seus anseios 

e expandir territórios de conhecimento restritos à subjetividade humana.  Segundo 

Tacey (2009), Jung se incomodou e se empenhou para abalar a separação entre o 

espírito e Terra. Na visão junguiana a alquimia surge do resgate de saberes ancestrais 

para compensar a negação de uma matéria almada decorrente de preceitos 



18  

judaicocristãos (Jung, 2012a, v. 13, §229). Tacey atenta-se ao fato de que Jung 

reverteu o pensamento psicodinâmico da época para adotar uma visão de que a 

consciência era fruto do inconsciente e não o contrário. O olhar para a psique como 

algo amplo deu margem para que Jung suspeitasse que a psique não fosse 

exclusivamente posse da humanidade. O animismo não devia mais se restringir às 

projeções humanas sobre os objetos. A ideia de que criamos um inconsciente 

composto de resíduos recalcados foi aos poucos sendo rasurada e sendo entendida 

pelo autor como uma forma de preconceito do ego à dimensão desconhecida do 

inconsciente coletivo que tem como fonte o arquétipo psicóide ou ctônico, se referindo 

a um nível mental profundo préverbal onde matéria e psique se interpenetram (unus 

mundus) e que somente pode ser sentida de forma instintiva pelos seres ou no 

máximo simbolizada com imagens arquetípicas através de uma linguagem lírica, 

poética ou metafórica do “como se”. A incapacitação do acesso racional sobre essas 

imagens foi uma grande frustração de Jung na época por não ter conseguido introduzir 

esses conceitos com o rigor da comunidade cientifica que ainda hoje olha com 

desconfiança para a teoria.   

Jung não estava apenas falando da percepção e capacidade adaptativa da 

psique ao ambiente, era sobre tentar explicar a influência da Terra na transformação 

das paisagens e dos seres e que para isso o autor recorreu ao conhecimento dos 

povos originários e suas ontologias profundas do mundo mais que humano. (Sabini, 

2016, p.18)  

Na fase animista, Jung primeiro dividia espaço com outros da antropologia 

acreditando que as forças advindas das religiões ditas como noturnas seriam 

projeções da psique no mundo inanimado, para depois entender como fragmentos da 

fantasia de mentes primitivas e infantis no sentido de estarem imersas no inconsciente 

coletivo e modos instintivos, como era também a visão de Freud. Na terceira e última 

fase mística pós-racional, Jung entende as imagens da Terra como sendo animadas, 

de símbolos e manifestações que precisam urgentemente de integração na visão 

moderna e científica (Tacey, 2009).   

Jung se referia a um mundo dotado de alma, expressivo, capaz de se 

movimentar sem a necessidade da interferência humana, mas também através dela. 

Não mais um mundo naturalmente inerte, fruto de projeções e disponível para ser 

alterado e usufruído, muito menos como fonte de recursos para a construção de 



19  

mundos humanos modernos e utópicos, mas dotado de uma fabulosa multidão de 

universos ontológicos e sencientes que se expressam usando diversos caminhos 

como sonhos, sentimentos, instintos, eventos e movimentos. Uma psique do tamanho 

da Terra que não é em grande parte reconhecida, mas que emerge sem pedir qualquer 

licença.   

Cabe assim repensar os modos humanos de estar no mundo para além do 

imaginário do homem moderno que se coloca no centro da criação. Os Homo sapiens 

sapiens, aqueles que possuem uma capacidade cognitiva como a nossa, existem há 

apenas 40 mil anos que comparado ao tempo da Terra de 4,5 bilhões de anos ou do 

universo com 13,7 bilhões de anos representa uma fração ínfima de tempo. Seríamos 

como nanovírgulas na história da Terra para nos dotarmos de tamanha importância. 

Junto à essa noção de tempo da existência da humanidade, a ciência vem 

descobrindo e comprovando curiosidades interessantíssimas sobre a inteligência e os 

modos vida não humanas. Por exemplo a capacidade mnêmica das plantas reagindo 

sensorialmente ao toque como forma de proteção, e ainda capazes de guardar 

informações passando-as adiante, da mesma forma como fazem os animais que 

ensinam seus descendentes os novos aprendizados. Na mesma pesquisa realizada 

com as plantas em questão, descobriu-se que ao constatarem que o fenômeno 

externo nada tem de ameaçador elas se tranquilizam e passam a mudar novamente 

de comportamento. Ou seja, para a nossa surpresa plantas aprendem, migram e 

possuem uma capacidade de sobrevivência invejável quando comparadas aos 

animais. As estratégias de proteção e comunicação entre raízes de árvores contando 

com a participação dos micélios, um dos filamentos do talo do fungo, servem para 

alertar sobre ameaças de predadores e podem servir como exemplo da inteligência 

presente no mundo vegetal (Mancuso, 2019). Entre os animais fica ainda mais 

evidente a resistência por parte de humanos imersos no imaginário moderno ao 

considerar expressões emocionais muito similares às nossas como respostas 

puramente instintivas, deliberadamente chamando-as de meros reflexos na recusa de 

considerá-las igualmente como emoções (Waal, 2021). Esta modernidade estrategista 

confirma a tese de Nêgo Bispo sobre a necessidade do colono em nomear como forma 

de dominação e não como validação.  

São inúmeros os exemplos que temos para comprovar as similaridades e 

diferenças de manifestações de inteligência das mais diversas formas de existência, 



20  

coisa que a maior parte de povos que chamamos de originários já sabem através do 

seu modo empírico de observação agregando conhecimento a cada geração, e no 

contato com entidades e saberes ancestrais acessados por sonhos, cantos, rezas e 

rituais. Evando Nascimento no livro O pensamento vegetal sobre inteligência mais do 

que humana:   

  
Apenas o antropocentrismo impositivo, fundado no privilégio da 
linguagem verbal e do racionalismo logico, o referido logocentrismo, 
explica a cegueira perante inúmeros exemplos de inteligência animal 
e vegetal. Lembrando sempre que a alguns (poucos) animais há 
tempos já se atribuiu o fator intelectivo, como macacos, golfinhos, 
papagaios, cães, elefantes e sobretudo corvos; mas para as plantas 
até recentemente esse conhecimento inexistia. Hoje há diversas 
pesquisas cientificas envolvidas no aprofundamento da memória e da 
inteligência vegetal. Claro que a inteligência humana é incomparável; 
mas isso serve para todas as espécies viventes; a comparação 
intelectiva entre elas será sempre injusta, pois privilegiará o modo de 
atuar de uma delas em relação à outras. (Nascimento, 2021, p. 91-92)   

  

E os elementos? Pergunta Nastassjia Martin ao questionar se o animismo 

comportaria a inclusão não só dos animais não humanos e plantas, mas se estaria 

disposto a avançar para além dos seres considerados vivos. Com o crescimento dos 

debates em torno do antropocentrismo, condições geossociais e mudanças climáticas 

a comunidade antropológica se abriu para questionamentos antes invisibilizados, o 

que não quer dizer sinônimo de inexistentes e sim latentes. Se prestarmos a devida 

atenção, todos os seres, entidades e elementos partilham da capacidade de 

metamorfosear, que, contudo, é desigual e característico de cada ser, entidade ou 

elemento nas suas inerentes temporalidades, formas e ritmos. (Martin, 2023).  

Diante da ebulição de tensões e conflitos ontológicos, Elizabeth Povinelli foi 

uma grata e inquieta surpresa para auxiliar na compreensão de pontos de vista mais 

profundos e submersos. A filósofa estadunidense interessada em filosofias indígenas 

“foi levada a se transformar” em antropóloga por influência do coletivo Karrabing, um 

coletivo indígena composto por homens e mulheres de várias gerações da Península 

Cox no Território do Norte da Austrália, onde estão situadas poderosas empresas de 

mineração no meio de uma disputa de território conhecida como Kembi Land Claim 

que durou 37 anos para ser estabelecida como lei, no qual o povo aborígene Larrakia 

buscava obter o direito de habitar seu território. Aqui no Brasil o direito à terra para 



21  

povos indígenas e quilombolas foi estabelecido em 1988 na constituição e foi 

recentemente revisto com o então aprovado Marco Temporal (PL 490/2007), que 

criminosamente anula as demarcações de terras indígenas após a data da 

constituição nacional, e impede que novas demarcações sejam realizadas acirrando 

verdadeiras guerras por disputas de territórios. (Povos..., 2023)  

Povinelli investiga o aparato crítico ocidental pela perspectiva Karrabing e 

busca evidenciar o avanço de um modo de governar que é simultaneamente 

multiculturalista e extrativista, aquilo que ela chamou de liberalismo tardio de 

ocupação. Indo mais a fundo na sua crítica, a autora não considera o animismo como 

um caminho eficiente de mudanças estruturais e práticas na forma como nos 

relacionamos com a Terra, ela o considera como um sintoma do sistema liberal tardio 

ao afirmar que o olhar animista não é o suficiente para garantir o respeito aos territórios 

e diferentes formas de existências uma vez que o próprio capitalismo enxerga tudo 

como potencialmente vital do ponto de vista do lucro, separando os existentes de 

acordo com o potencial desejado de extração... (o capitalista) trata-se de um animista 

exemplar, ela diz (Povinelli, 2023, p. 9). Em outras palavras, seria muito simples 

afirmar que para o capitalismo a matéria inorgânica se apresenta como mera matéria 

morta e sem valor, mas como poderosa fonte de energia. Nomeia essa forma 

sintomática de intencionalidade empreendedora e política de geontopoder, 

mecanismos do Estado que selecionam os que serão beneficiados oficialmente da 

posse de suas terras dependendo dos potenciais econômicos e minerais que 

prevalecem na região em detrimento dos interesses do Estado e do mercado, 

desconsiderando qualquer outro agente desejante. A lei aprovada na Austrália permite 

o reconhecimento dos territórios da população indígena mediante a demonstração de 

evidências de traços característicos temporais anteriores ao Estado colonial que 

comprove serem originariamente habitantes de suas terras, e como alega a própria 

autora, exige-se “um animismo inanimado, a afirmação de um território vivo que 

estivesse parado no tempo...um fóssil social.” (Povinelli, 2023, p.11) É resumidamente 

o que Povinelli chama da máquina de políticas liberais tardias de reconhecimento que 

impedem que povos ancestrais e seus conhecimentos possam se atualizar através 

dos Sonhares e tenham que se limitar somente ao material restrito ao passado, parado 

no tempo. Uma visão colonialista que enxerga o diferente pelas lentes do exótico 

selvagem a se desenvolver e modernizar.  



22  

Partindo da mesma constatação, a antropóloga francesa Nastassja Martin, que 

desejou conhecer cosmologias plenamente animistas ao vivenciar modos de vida 

junto aos povos indígenas do Grande Norte: os gwich’in no Alaska e os even na 

península de Kamtchátka do outro lado do Estreito de Bering, no meio do caminho foi 

obrigada a  mergulhar na história colonial desses povos e nos contrastes entre a 

modernidade industrial e as preocupações com a situação ecológica com que cada 

grupo autóctone era obrigado a negociar com os seus Estados mesmo contra as suas 

vontades. Surpreendeu-se diante dos assuntos que as pessoas pertencentes a esses 

povos revelavam como os mais urgentes, ainda que no caso dos even, tenham 

retomado aparentemente sua vida na floresta após a queda do regime soviético. 

Aqueles dois territórios tinham coisas em comum, pois antes do Alaska ser nomeado 

como território norte americano, era de domínio russo e comprado pelos americanos 

como estratégia geopolítica com a finalidade de reservar “espaços vazios” em 1867. 

O território passou de zona militar russa onde eram realizados testes de armamentos 

e estoques de submarinos para um “ícone de natureza selvagem nos discursos do 

governo e nos imaginários dos cidadãos”, tornando um gigantesco reservatório de 

recursos naturais prontos para serem explorados e um posto avançado de vigilância. 

Perspicaz que é, a autora logo deduz que um território acaba refletindo a sombra do 

outro:   

  
A midiatização atual e popular desses territórios o confirma: os 
políticos russos, como os americanos, se apresentam regularmente 
como defensores fervorosos da natureza selvagem quando se dirigem 
aos meios de comunicação e a seus concidadãos, porque o peso 
simbólico da ideia do selvagem que eles veiculam e associam a essas 
regiões emblemáticas – o Alasca para a América (do Norte), 
Kamtchátka para a Rússia – confere-lhes uma legitimidade “natural” 
sobre a qual se apoiar  para implementar, paralelamente, políticas de 
extração de recursos – petróleo, gás, metais, mas também recursos 
pesqueiros e florestais – indispensáveis para suas economias 
nacionais. (Martin, 2023, p. 41)   

  

Apesar das enormes semelhanças nas duas regiões e os contrastes e conflitos 

com as estruturas de governo, Nastassjia ao chegar em Esso, vilarejo russo mais 

acessível a turistas que reunia muitas pessoas do povo even, percebe que os 

aspectos materiais das tradições dos povos originários são muito mais preservados 

do que no Alasca. Havia ali todo tipo de fabricação de objetos, vestimentas que são 



23  

usados nas danças e rituais xamânicos, além de um parque temático chamado 

etnoparque de Anavgai que vigoram o discurso atrofiado da importância dada à 

patrimonialização das culturas indígenas da região e que espalha por todos os lados 

centros turísticos russos que combina experiências selvagens mescladas com 

folclore, exalando orgulho da exploração de culturas fossilizadas. Tanto no Alasca com 

seus conflitos políticos de organização e gestão territorial entre apropriação de 

recursos e proteção ambiental, quanto na Rússia contribuindo para a manutenção de 

um povo que trabalha para a captação de recursos financeiros vendendo seus 

artesanatos e apresentado aos turistas os modos de viver de seus antepassados, “as 

problemáticas políticas relativas a “o que fazer com a terra” não são mencionadas, ou, 

em todo caso, ficam relegadas à autoridade decisória exclusiva do governo.” (Martin, 

2023, p. 48)   

Se trata de uma “tecnologia colonial” eficaz inclusive no Brasil quando em meio 

a tantas complexidades e particularidade de mais de 300 povos e linguagens distintas 

insistimos na simplificação que caiba no imaginário restrito de referenciais múltiplos 

para que passem as mensagens essenciais, e me incluo nisso. No caso do projeto 

socialista da União Soviética acabou se transformando na prova do universalismo 

soviético. Consideradas ainda culturas arcaicas, precisavam de modernização para 

ganharem o crédito de autenticidade da nação e para isso as culturas tradicionais 

deveriam ser minuciosamente selecionadas rumo à estandardização: as mais 

diferenciadas e menos habituais que não fossem radicalmente religiosas ficavam e 

assim tínhamos uma gama culturalmente de tradições purificadas para belos 

espetáculos aclamados pelo público. O que não se conta é que em meio a tantas 

performances e máscaras, os rituais que dialogavam com os outros não humanos 

eram cuidadosamente esvaziados de vínculo, organizando de forma inofensiva um 

universo colorido cultural, desprovido do social. A estandardização visava a redução 

de detalhes e de emergências improvisadas de relações interespecíficas tais como 

acontece no xamanismo, e agora tínhamos uma cultura que não mais se dirigiam aos 

não humanos, mas sim a busca incessante pelos olhos seduzidos dos humanos 

deslumbrados pelo “espetáculo primitivo e preservado.” (Martin, 2023)  

Para que possamos superar essas formas de governar presentes mesmo em 

governos multiculturalistas e progressistas reflexo do modo de pensar vigente, é 

preciso que suspendamos a visão binária primordial que separa o mundo entre vivos 



24  

dos não vivos prejudicando principalmente o reino dos minerais e dos elementos. 

Martin (2023) cita Hallowell, que esteve junto ao povo ojibwa no Canadá, e em tom 

irônico se questiona sobre o motivo das pedras, trovões, rios serem considerados 

fenômenos geofísicos inanimados ou desprovidos de “recursos” (affordances) aos 

olhos da ciência moderna. Povinelli (2023) propõe então junto aos Karrabing, as 

geontologias no combate ao geontopoder que opera distinguindo em termos de 

importância fósseis de existentes e orgânicos de inorgânicos.   

Elizabeth Povinelli (2023) presenciou o modo Karrabing de pensar os novos 

arranjos de existência, de cuidado e atenção demandados pelos seres totêmicos 

ancestrais através dos Dreamings (Sonhares) e influenciada pelo durlgumö, um não 

vivo com capacidade metamórfica, conhecido cientificamente como um fóssil de 

plesiossauro que se manifestou no Sonhar patrilinear do marido de uma amiga 

indígena. O Sonhar do marido de Binbin indicava um sinal ancestral de pertencimento 

ao local Belyuen onde foram assentados violentamente pelo Estado colonial no fim 

dos anos 1930, conectando o novo local ao solo de onde foram forçosamente 

removidos. Os Dreamings segundo Costa (2016 apud Povinelli, 2023) podem ser 

entendidos como pré-condição de toda matéria do mundo humano e natural 

estabelecida no passado ancestral, tornando o local sagrado ao indicar ações míticas 

dos seres dos Dreamings ancestrais de intencionalidade que se manifesta na 

atualidade. Em outras palavras, os Dreamings quando bem interpretados 

coletivamente são sinais, intensões e desejos que permitem condições de movimento, 

transformação e mistura de agentes.   

Com base nisso, busco o aprofundamento sobre as relações outras que 

humanas, borrando as barreiras que existem entre humanos e não humanos. Somo 

para descer mais alguns degraus na tentativa de suspender as barreiras impostas 

entre os entre Vivos e Não Vivos, e validar a presença ativa que existe no reino dos 

minerais, das pedras, dos fósseis e dos chamados sem vida. A ruptura com o modo 

vigente de se pensar separado do restante do mundo convoca a “porosidade da alma” 

a fim de amplificar a capacidade de sentir e explorar novas maneiras de estar presente 

em novas variações de atitudes estéticas com o mundo, com tato no entendimento da 

linguagem do mundo. Importante dizer que não se trata de se empenhar e fazer dos 

mortos vivos, mas de estabelecer abertura para a “mais existência” (Despret, 2023). 

Tampouco, não se trata da negação da morte, mas a devolver para a esfera da vida, 



25  

como parte essencial de seu sistema. Ao invés de recorrer ao imaginário composto no 

sistema vida vs morte, busca-se o reconhecimento da porosidade entre as instâncias 

Vida (nascimento, crescimento, reprodução e morte – animais humanos e não 

humanos, vegetais) e Não Vida (matéria inorgânica, minerais, fósseis, elementos, 

ossos).     

Os minerais são os principais objetos simbólicos de transformação alquímica. 

Os alquimistas desconheciam a real natureza da matéria e projetavam nela sua massa 

sombria afim de purificá-la e encontrar a sua essência. O curioso é que os alquimistas 

elegeram as mais variadas formas de substâncias e fenômenos do mundo natural 

como fonte de projeção, são eles os elementos como o fogo, terra, a água e o ar, os 

metais, os planetas, cometas e estrelas. Cada um desses agentes passa por 

operações alquímicas como a calcinatio, solutio, coagulatio, sublimatio, mortificatio, 

putrefatio, separatio, coniuntio para ilustrar um enorme sistema simbólico de 

operações, processos de transformações psicológicas e materiais. O alquimista 

experienciava suas projeções no que era próprio da matéria carregada de qualidade 

divina para terem seus segredos descobertos no mundo terreno, criando assim um 

elo profundo entre as divindades e o mundo. Através da obra, opus alquímica, alguns 

requisitos eram fundamentais como a paciência e a coragem dos alquimistas. A opus 

era considerada sagrada, requisitando uma atitude religiosa (re-ligare) e direcionada 

para dar à natureza condições que ela por si mesma demoraria muito tempo para fazer 

e se transformar, a opus contranatura. Aqui aparecem as intenções de cooperação do 

indivíduo para se atingir a consciência, um trabalho mútuo entre espírito e matéria 

para criar caminhos de diferenciação e transformação do mundo. Sonhavam em 

transformar chumbo em ouro para chegar à verdadeira essência da matéria de 

sabedoria divina, a Pedra filosofal (Edinger, 2006). O que diferencia os alquimistas de 

outros químicos e físicos da atualidade científica é que com o passar do tempo, 

movimentos iluministas foram buscando cada vez mais a diferenciação e a 

especialização das áreas de conhecimento limitando-se na capacidade de reconhecer 

o poder transformador que a matéria exerce sobre aqueles que acreditam estar 

conduzindo o experimento. Falando de outro modo, os alquimistas da idade média 

estudados por Jung reconheciam que nem todo o poder estava em suas mãos, nem 

tudo era consciência e muito menos controlável, sabiam que estavam na mão do 



26  

improviso, do desconhecimento do tempo, e da falta de garantias e resultado. Não 

existe opus sem transformação mútua dos agentes. Nas palavras de Jung:   

  
O lápis não é somente uma “pedra”, mas, segundo é claramente 
constatado, compõe-se de “re animali, vegetabili et minerali” (coisas 
animais, vegetais e minerais) consistindo de corpo, alma e espírito; ela 
cresce a partir da carne e do sangue. (Jung, 2012b, v. 12, §243)   

  

Alquimistas e substância nunca saem ilesos da experiência e se igualam em 

termos de importância no acontecimento da obra alquímica, assim como faziam os 

even nas relações interespecíficas e suas coevoluções nutridas por longos períodos 

em coparticipação com o mundo e suas ritualísticas no intuito de estabelecer e 

aprofundar relações com o mundo mais que humano, dirigir-se aos elementos através 

dos animais, enquanto nós imersos no imaginário europeu sofremos do que a autora 

chama de “complexo de Prometeu” e sua necessidade de intelectualizar o fogo 

(Martin, 2023).  

Jung farejava que algo acontecia fora das janelas dos consultórios na 

manifestação da Anima Mundi e suas sincronicidades. Hillman e os pós junguianos 

também se atentaram ao perigo da literalização da matéria, visão que vínculo implica 

em desenvolver uma realidade psíquica com o mundo. Nem todo chumbo era chumbo 

e era preciso diferenciar o ouro filosofal do ouro vulgar para que nossa fome insaciável 

não queira se limitar a comer as entranhas do mundo literal e físico para se fundir a 

ele. É preciso se diferenciar e se unir em trocas antropofágicas junto ao mundo em 

devir, tanto no compromisso com a perpetuação no lugar por meio de atenção mútua, 

quanto na aceitação da capacidade metamórfica dos agentes. O problema é que 

intencionamos que as coisas estejam mortas para que possamos controlá-las, 

matamos os mortos e a Não Vida na tentativa de torná-los inertes. Passados anos da 

psicologia analítica metaforizando a matéria, sabemos que não tem sido o suficiente 

para desinverter os valores de tudo aquilo que está por de baixo do subsolo como 

recursos e fonte de energia. Toda essa matéria tem sido valorizada comercialmente 

ou sacralizada como o lugar de retorno de nossas origens e que devem ser 

preservadas a seu modo mais “natural” possível, as tornando fósseis vivos afundados 

em melancolias nostálgicas de paraísos perdidos. Portanto, o convite é para que 

possamos inaugurar novos campos simbólicos, imagéticos, ontológicos, 



27  

geontológicos e filosóficos para que diante da matéria literal como seres compostos, 

sejamos capazes de produzir modos singulares e políticos de existência para o reforço 

no combate às fomes seletivas do liberalismo tardio de que Povinelli nos alerta, sem 

que tenhamos que dar vida aos objetos para que sejam valorizados todos aqueles que 

representam algo materialmente inerte por nossa falta de capacidade de 

entendimento do movimento e tempo geológico. É importante que reconheçamos o 

valor do vagaroso, o movimento das pedras, dos fósseis e dos elementos como algo 

atuante neste tempo e para este tempo, e não como museus e mensagens do passado 

a serem desvendados para o conhecimento humano, não como algo que viveu, mas 

que se manifesta no agora mesmo que imperceptível a olhos nus, limitação que nos 

impede de atenção mútua com o que está fora de nossas referências. É preciso aterrar 

de vez como nos provocou Bruno Latour (2020) em seu livro “Onde aterrar?”, literalizar 

sem perder a capacidade imaginativa fazedora de novas relações, se abrir 

imageticamente para os Sonhares dos fósseis e manifestações, flexibilizar a 

necessidade do ego em separar o que é simbólico de literal, matéria de imaginação, 

vivo de não vivo, ativo de inativo. Poder enxergar a matéria como fonte de 

possibilidades de rearranjamentos de existência. Bruno Latour:  

  
O solo permite se vincular; o mundo, se desprender. A vinculação é o 
que permite sair da ilusão de um Grande Exterior; o desprendimento, 
o que possibilita abandonar a ilusão das fronteiras. Esse é a nova 
estratégia a ser calculada. (Latour, 2020, p. 85).  

  

Para ilustrar mais nitidamente o que seriam geontologias eu gostaria de contar 

a história de Tjipel. Tjipel hoje é um canal no norte da Austrália onde uma bela jovem 

está deitada de barriga para baixo. Ela chegou ao canal usando vestimentas típicas 

masculinas e instrumentos de caça segurando um wallaby alvejado (uma espécie de 

canguru pequeno). Quando a adolescente estava passando pelo encontro de dois 

pontos costeiros foi avisada por um pássaro sobre a chegada de um homem velho 

que vinha em sua direção. Rapidamente a bela jovem deitou-se de bruços para 

esconder as partes que denunciavam seu corpo feminino, e então o homem pensando 

se tratar de um jovem rapaz insistiu que cozinhassem juntos o wallaby. Tjipel tentou 

se fingir de doente para afastá-lo e o velho cansado de esperar foi embora levando o 

animal morto até ser avisado por outro pássaro que se tratava de uma bela 



28  

adolescente. O velho homem retornou ao local correndo e lutaram até ele vencer 

fazendo com que ela permanecesse ali violentada. Tjipel é a própria jovem e o canal, 

que divide e conecta os limites dos dois trechos territoriais, línguas e grupos sociais. 

Segundo Costa (2016) depois do estupro, Tjipel se tornou uma enseada na Ilha 

Northfolk situada na divisa entre Austrália, Nova Zelândia e Nova Caledônia. Conta a 

história, que é passada de geração em geração, que o encontro da jovem vindo do 

Oeste com o velho homem constitui a topografia do local, demarca e une um lugar a 

outros, o que era antes em relação ao agora, considerando as múltiplas pegadas que 

aquele território carrega de todos os outros seres ancestrais que passaram por ali e 

esperando os novos sonhares e atitudes que a reconfigurarão, sem a menor pretensão 

de se fixar, de impor ordem de fatos ou de quantidade de agentes.     

Percebam que a preocupação dos contadores dessa história não é sobre o 

nascimento ou morte de Tjipel, nem como começou ou emergiu algo, sobre o começo 

de tudo, ou ordem de chegada das entidades. A família Yilgi e seu grupo pertencentes 

aos Karrabing pretendem aprender com Tjipel um modo de existência fruto de 

encontros e acontecimentos, no qual as questões centrais estão na observação e 

interpretação da sua direcionalidade, para onde é direcionado o movimento; suas 

orientações, manifestações resultantes de interpenetração de substâncias como 

sangue, suor, toxicidades e suas indicações se os deslocamentos estão sendo 

reconhecidos territorialmente, ou seja, como as formas de existência reorganizam as 

paisagens, apontam caminhos se são ou não adequados, demonstrando sinais do seu 

foco mental e desejos envolvendo também os que observam; e conexões, o quanto 

ela se estende para outros seguimentos geontológicos regionais com quem ela 

estabelece relações. Se atentam às diferentes respostas para diferentes ações 

humanas retendo ou retribuindo com oferendas como por exemplo alimentos, ou 

abrindo caminhos. Em outras palavras, se alguém quiser saber mais sobre Tjipel é 

recomendado que vá diretamente se relacionar com ela, fazendo-se possível múltiplas 

formas e versões de Tjipel capazes de dividir, conectar e estender a outras geografias 

e biografias. Quanto mais se trabalha a favor de Tjipel mais profundamente 

conhecemos seus modos possíveis de existência e de quem a observa. Tjipel e seus 

parentes fazem parte de um arranjo de trocas e cuidado mútuo, e se algo abalar essa 

estrutura não resultaria necessariamente em morte, mas Tjipel viraria as costas como 

resposta provocando um rearrajamento de existências que podem ser inamistosas 



29  

para os humanos. Portanto, ao invés de encararmos como fim de uma vida ou 

fenômeno, as passagens de um estado para outro são tidas como mudanças 

morfológicas que permitem que ela exista de outra forma.   

  
Ela se tornaria o Deserto para a família, mas não como algo estéril ou 
inerte, e sim algo que, por meio das remoções ativas das condições 
de existência de quem a negligenciara, resulta na transformação da 
família em algo distinto também: em minerais mumificados. (Povinelli, 
2023, p. 156).  

  

Sendo assim, Tjipel é um exemplo daquilo que está disposto a expandir sua 

capacidade de expressar normas, dar e receber formas, construir ou destruir-se em 

uma gama de possibilidades de ações ao mesmo tempo que nos impossibilita traçar 

onde começa e termina Tjipel em sua anatomia geneticamente variável que não se 

encerra na pele. O que faz de Tjipel “isto” é uma composição de entidades 

mutuamente orientadas a produzi-la como experiencial, o movimento dos bancos de 

areias, os peixes no curso d’água, ostras na luta para se manterem presos nos recifes.  

Povinelli a compara como um pulmão em relação ao corpo que se encontra mais fora 

do que dentro que se empenha em preservar e expandir enquanto os agentes 

mantiverem sua relação de troca. “Ela pode não ser um organismo, mas aparenta ser 

um agenciamento (uma condensação e uma congregação - Povinelli usa o conceito 

de agenciamento de Jane Bennett) de substâncias vivas e não vivas – aquilo que o 

termo “ecológico” deveria englobar” (Povinelli, 2023, p. 165).   

Assim como Tjipel e a filosofia Karrabing que entende o rearrajanmento da 

autodestruição como falta de troca de atenção e cuidados virando as costas para com 

aqueles que um dia estabeleceu vínculo, Izaque João professor de seu povo Kaiowá, 

explica que a ideia de extinção para eles tampouco faz sentido. O desaparecimento 

de uma espécie ou agente acontece devido ao recolhimento do exemplar da Terra 

pelas divindades por falta de ritualísticas de devoção e agradecimento chamados 

jehovasa, levando com os exemplares “extintos” os seus conhecimentos. Conta 

também que é possível trazer de volta plantas, pássaros, peixes e outros levados da 

Terra através de um canto específico omopyrü (“vou trazer de volta”) desde que haja 

um ambiente propício como berço para receber as novas velhas espécies.   



30  

Há dois modos de compreender o mundo que Nêgo Bispo classifica como o 

“saber orgânico” e o “saber sintético”. “O saber orgânico é aquele que se desenvolve 

desenvolvendo o ser, o saber sintético é o saber que se desenvolve desenvolvendo o 

ter.” (Carnevalli (org.)., 2023, p. 12). Designa a operacionalidade de pensamento do 

modo sintético aos colonialistas, e que engloba o modo como pensamos, produzimos, 

escrevemos e nomeamos, impondo o valor da posse sobre o valor da existência. O 

mundo sintético no impulso para ter acaba comendo a si próprio, se autodevorando 

ao mesmo tempo que se apavora diante da possibilidade de fim de mundo. Nêgo 

tensiona sua fala ao afirmar que enquanto o mundo predominantemente sintético 

pensa estar chegando ao fim, lidando como limitações de um mundo que precisa 

sempre se manter igual, o pensamento orgânico percebe o movimento e 

rearrajamentos como possibilidades para novas confluências. Explica o que seria a 

confluência a partir da observação das águas dos rios terrestres que se misturam 

traçando novos caminhos, mutações, cores e outras geografias. Chama a atenção 

para o mecanismo da transfluência, um aprendizado ainda mais profundo de 

sabedoria que chegam a partir dos rios do céu, que lhe custou mais para observar e 

aprender. Se trata de saberes capazes de viajar por distâncias continentais como 

fazem os rios voadores, são as cosmologias voadoras resistentes a qualquer tentativa 

de dominação e extermínio. As cosmologias são as verdadeiras escrituras de seu 

povo, que contam sobre quem são e os ditos de como se relacionar com a terra 

confluindo o povo quilombola com outros povos indígenas que já estavam no território 

quando os africanos foram forçosamente trazidos para cá junto com seus outros 

modos de pensar orgânicos... “porque o nosso território não é apenas a terra, são 

todos os elementos.” (Carnevalli (org.), 2023, p. 15)  

Sabemos que o imaginário da cultura dominante não está baseado em 

ontologias de povos originários como vimos um breve recorte dos quilombolas, dos 

Kaiowás, Tupinambás, Even, Gwich’in ou Karrabing, e certamente Tjipel nunca seria 

considerada um “eu” ou colocada no lugar de sujeito “isto” implicando algum tipo de 

contorno ou pele imaginária criando uma compreensão de unidade. Outro argumento 

dado por aqueles dotados de poder universalizado culturalmente é que sujeitos devem 

possuir intenções e propósitos. Argumentam que para se ter capacidade de decisão é 

preciso uma mente, ter intenção significa ser capaz de explicar para onde estão 

orientadas suas ações. Obviamente, a partir do ponto de vista dominante, animais não 



31  

humanos e plantas não são capazes disso, muito menos os minerais, formações 

geológicas e meteorológicas.   

Na tentativa de confrontar o status quo é preciso questionar a necessidade de 

garantias de intenções, propósitos ou mesmo a classificação de organismos. Tanto 

formações geológicas quanto a vida biológica, desde os unicelulares até os 

multicelulares, parecem estar sendo encaradas como uma série de substâncias 

entrelaçadas num conglomerado de ações cruzadas. Tudo cria seu próprio jeito de 

fazer ruído, de decompor ou de criar morada parasísticas. (Povinelli, 2023, p. 168).  

Tudo cria e é criado o tempo todo se multiplicando à medida em que cada arranjo 

define e é definido como um tipo de ser, um novo tipo de existência resultado de trocas 

recorrentes intercambiáveis, cujo a forma, direção e conexões orientam e possibilitam 

que os agentes se mantenham, se expandam ou se destruam abrindo possibilidade 

para uma nova forma de existência.  

Diferentemente da filosofia ocidental que tende a interpretar essa ou aquela 

atitude como instância do que está à mão objetivamente, é no convívio com os outros 

que as geontologias ensinam sobre o dever de estarmos superatentos – não de forma 

paranóicas – porém com-penetrados para as manifestações e variações inesperadas 

que possam indicar novas formações de novos modos de existência que importam 

com o propósito de manter a orientação em direção a ter continuidade, como por 

exemplo o surgimento dos primeiros sinais de desertificação em territórios brasileiros 

no estado da Bahia (Cambraia, 2023). Quando se interessa pela alteração de alguma 

formação, é necessário seduzir, atrair, intencionar a parte daquele mundo para que 

ele se reorganize compondo na mesma direção, cuidando de interesse mútuo. Como 

presença, aquele mundo tem a alternativa de lhe virar as costas, e como resultado do 

incidente, você pode se tornar outro tipo de existência, se torna outro tipo de arranjo 

ou versão.   

O ponto fundamental de Elizabeth Povinelli (2023) é de que devemos 

urgentemente abandonar o imaginário que coloca a vida como organizadora do que é 

válido, tem sentido e tem valor em contraste com outros metabolismos que não são 

considerados vivos, como no caso dos fósseis e minerais. Os vivos que fazem o 

metabolismo do carbono (nascer, crescer, reproduzir e morrer) acabam valendo mais 

do que outros modos de existência, o que ela chama sintomaticamente do imaginário 

do carbono. A autora sugere que no lugar do imaginário do carbono devemos adotar 



32  

a visão do movimento, coevoluções e da mistura para pensar o metabolismo dos 

seres, como fazem os Karrabing atentos coletivamente às manifestações que 

demandam ser atendidas e estão em constante avaliação se suas interpretações são 

coerentes a respeito delas. Leiam abaixo um trecho que descreve como é destinado 

a categoria de um Ser, um “isto” ou “eu” para um monstro marinho, o durlgmö que 

estava presente no Sonhar do esposo de Binbin relatado acima no texto, e que para 

nós imersos no imaginário eurocêntrico moderno seria um fóssil de plesiossauro, 

animal marinho que ao invés de atitudes de observação e interpretação das 

manifestações daquele território repleto de agentes desejantes, prontamente uma 

expedição para escavações no local seriam realizadas e os fósseis levados e 

colocados inertes em caixotes como objetos a serem dissecados. Binbin e sua parente 

se perguntavam se o durlgmö um dia avistado na infância permanecia lá no pontal 

rochoso ou se teria se mudado para outro lugar em função de ira ou ciúmes por não 

terem ido até o local fazia tempo. Para a alegria de todos, a autora conta que avistou 

o durlgmö quando foi coletar caramujos marinhos para o almoço enquanto as amigas 

cansadas preparavam o inhame. Comentavam uns com os outros que o durlgmö 

certamente estaria contente com a atenção voltada para ele sinalizando que não foi 

esquecido, garantido que fosse mantido por perto no aqui e agora. Leia-se:  

  
[...] Essas declarações de negligência - declaração compreendida 
como expressão por meio de uma alteração material – criam, 
frequentemente, desertos, trechos áridos e ausências para sinalizar 
que uma forma de existência virou suas costas àquilo que trazia dentro 
de si, àquilo de que dependia, mas de que descuidou. Para evitar os 
efeitos maléficos do ciúme, era preciso demonstrar cuidado por meio 
do esforço de visitas, comentários e interpretações a respeito do 
desejo das coisas. (Povinelli, 2023, p. 108-109)   

  

Em resumo, a autora formula sua teoria em contato com o coletivo indígena 

Karrabing no norte da Austrália que sofre como nós no Brasil com a exploração de 

suas terras e seus povos com modos abusivos de extrativismo e mineração mesmo 

com poderes de Estado considerados progressistas. Chama de geontopoder - um 

modo de gerir o mercado e as diferenças que se fundamenta na separação da Vida e 

Não Vida, ou entre o vivo e o inerte – que se apresenta como local privilegiado de 

investigação (Povinelli, 2023, p. 7). Povinelli atenta-se a sociedades humanas 

específicas que exercem poder sobre as outras sequestrando para si o conceito de 



33  

humano e de vida transformando todos os demais em fósseis, ou no caso dos even 

como espetáculo primitivo, uma vez que não validados em suas transformações ao 

longo dos anos, nas suas crenças nômades e de seus Sonhares. Povinelli chama 

atenção para o modo de governança de políticas liberais tardias que somente 

considera o passado ancestral de um povo se estiverem vivendo restritos 

culturalmente ao passado, impossibilitando que sejam reconhecidos no presente. O 

liberalismo tardio de ocupação, acaba se beneficiando do geontopoder baseado no 

imaginário do carbono para determinar os que podem habitar certos territórios e os 

que devem ser extraídos ou deslocados em função dos interesses do Estado.   

É preciso suspender as subclasses de existência na sua unidade mínima entre 

vida e não vida que serve como base de argumentação de política ultrapassando os 

limites do biopoder de Foucault, que segundo a autora não é o suficiente nas suas 

três formas de poder - poder soberano, poder disciplinar e biopoder – funcionando 

apenas para a categoria humana enquanto ser vivo. Nas palavras de Povinelli:  

  
[...] a soberania, a disciplina e a biopolítica exibem, estetizam e 
publicizam os dramas da vida e da morte de modo distintos... a partir 
do século XVIII, as ciências antropológicas e físicas vieram a 
conceituar humanos como uma única espécie sujeita `a lei natural que 
governa sobre a vida e a morte de indivíduos e espécies inteiras. 
(Povinelli, 2023, p. 29).  

  

Portanto nos é implicado ampliarmos o pensamento político com seus métodos 

foucaultianos do biopoder rumo ao geontopoder, que ao incluir agentes não vivos 

possibilita o questionamento da exploração de matéria, ideais e territórios ao modo 

colonizador de ser. Dito de outro modo, mesmo que o ánthropos tenha sido deslocado 

para um conjunto maior da vida que engloba toda a vida biológica, inclusive dando ao 

planeta o caráter de organismo vivo que vem sofrendo com o perigo de uma nova 

extinção em massa, ainda estamos aprisionados em um imaginário que divide toda a 

Vida (imaginário do carbono), da Não Vida, e precisamos retomar a abertura para um 

tempo anterior à dicotomia vida e morte, o tempo de Geos.  

Não se trata de dar vida à matéria, mas de estabelecer ou intencionar uma 

relação com a possibilidade de uma mais existência, uma existência que vai além do 

que é vivo. Ir além do que o nosso imaginário pode alcançar é reconhecer a existência 

do mundo arquetípico da matéria, uma outra forma de imaginação psíquica que não 



34  

nos é própria e nem capaz de apropriação da consciência, mas nem por isso inativa, 

inexistente ou inerte. Possui um tempo outro de atuação e movimento de tal dimensão 

que não podemos, porém desejamos obstinadamente alcançar. Imersos na obsessão 

pelo controle do tempo de Geos, aprisionamos a matéria na incansável busca por 

fonte de recursos valiosos, vide o mercado como animista exemplar de que Povinelli 

fala; ou aprisionamos a ideia, animando os elementos dentro da nossa capacidade 

imaginativa, um tipo de animismo controlável e alcançável aos olhos dos humanos 

modernos.   

O que não suportamos como seres vivos e mimados é lidar com aquilo que nos 

escapa da ideia de propriedade. Queremos enquanto Anthropos, divinificados e 

unificados, nos conscientizar de tudo o que há por debaixo da nossa pele/terra, 

queremos a capacidade de enxergar e nos apropriar do que é inalcançável, aquilo que 

Nastassjia Martin (2023) chamou de “complexo de Prometeu” e sua insaciável fome 

por intelectualidade.   

Geos não é somente onde moram os Não Vivos como é em si a Não Vida e 

suas manifestações que nos escapa de saber, aprisionar, explorar e conter. É 

imprescindível que expandamos as discussões para a influência psíquica dos Não 

Vivos e nos perguntarmos se os fenômenos geofísicos e suas paisagens não possam 

ter suas próprias humanidades (no plural) como capazes de particularidades nos seus 

modos de existência com seus próprios sistemas de crenças, cultura, pensamentos, 

memórias, experiências estéticas na troca com o mundo e agentes, assim como hoje 

reconhecemos todas as existências vivas e baseadas no imaginário do carbono de 

Povinelli. Geos é lugar de transcendência, trocas e misturas a ponto de gerar e 

interromper modos de existências. Para que possamos reconhecer sua capacidade 

de manifestar-se, rearranjar-se e escolher independente dos desejos humanos, 

precisamos expandir o imaginário paleontológico que debaixo da terra habita mais do 

que um museu de pegadas e restos inertes que servem como meras informações 

sobre o passado. Nos resta fazer alma com o inimaginável da matéria, fazendo-se 

necessário porosidade imaginativa no seu grau mais profundo; e que substituamos a 

animação da matéria pelo confesso movimento do Não Vivo habilidosos em contribuir 

para a nossa espécie ou virar-nos as costas se assim melhor lhe servir.   

    



35  

3 GANHANDO CHÃO, PERDENDO-SE DE SI   
  

Evitamos estar em consonância com Geos devido à nossa inquietação para 

sentir que temos em mãos o fogo divino, como fez Prometeu. Exalando poder e 

autoridade sobre a idealização da Cultura, do Mercado ou da Natureza, comemos a 

Terra para sentir que ela é nossa propriedade. Marcelo Gleiser diz em seu mais 

recente livro que consumimos as entranhas do mundo em um tipo grotesco de 

canibalismo para nos distanciar das nossas misteriosas origens, uma vez que:  

  
O enigma de como a matéria não viva se torna viva permanece. Como 
um aglomerado de matéria inanimada, ao atingir certo nível de 
complexidade química, transforma-se numa entidade viva? Não 
sabemos ainda como pensar essa transição, como um punhado de 
compostos químicos se transforma espontaneamente numa entidade 
com autonomia e propósito. (Gleiser, 2024, p.180)   

  

Igualmente fazemos suprimindo as forças do submundo existentes no nosso 

psiquismo e se esforçando ao máximo para que essas vozes se mantenham no 

silêncio inerte sem correr nenhum risco de ter abalada as estruturas do ego consciente 

adaptado ao mundo terreno que seguem as normatividades culturais do modo 

standard de vida do imaginário do carbono: vida (nascimento, crescimento, produção) 

vs morte.   

Pensar a existência sob a perspectiva das geontologias nos auxiliam a lidar 

com a vida psíquica de um modo menos dissociado na divisão de conteúdos presentes 

na consciência e inconsciência. Não nos basta a ousadia de trazer conteúdos 

inconscientes para a consciência como modo de entendimento, familiarização e/ou 

esgotamento de complexos. As geontologias nos encoraja a olhar para os fenômenos 

psíquicos como algo mais orgânico e cheio de microorganelas em movimentação e 

relação, validar da forma mais radical possível a frase de Jung “A psique cria 

realidades todos os dias”, devolvendo a condição substancial aos agentes implicados 

e não meros depósitos subjetivos e imaginários presos no passado a modo de fósseis 

imaginativos. A psique cria realidade material e a matéria cria realidades psíquicas 

todos os dias. Sonhamos e somos sonhados, avaliamos e somos avaliados, 

interpretamos e somos interpretados por meio de manifestações, mudanças de 

direção, sonhos, sinais, sensações muitas vezes corpóreas, assombros e 



36  

maravilhamentos. Como é possível que tudo isso fique reservado como predicado da 

imaginação e subjetividade humana? Em outras palavras, o pensamento geontológico 

convoca para a suspensão de pensamentos sintéticos, usando o termo de Nêgo 

Bispo, que teriam dividido o sujeito entre mente e corpo, consciente e inconsciente, 

sujeito e mundo, dentro e fora, humano e não humano, sentido a um pensamento 

orgânico de confluências e transfluências, mais parecido com o fenômeno da 

sincronicidade ou o que Jung também chamou de arquétipo psicóide e sua massa 

indiscriminada entre psique e matéria. Sobre o arquétipo psicóide Jung diz:   

  
[...] O arquétipo psicoide tem a tendência de comportar-se como se 
não estivesse localizado numa pessoa, mas como se estivesse agindo 
no espaço próximo ou mais afastado. Na maior parte dos casos, a 
transmissão do fato ou da situação se dá pela percepção subliminar 
de pequenos sinais de mal-estar. Os animais e os primitivos têm um 
sentido apurado para essas coisas. Mas esta explicação não serve 
para casos de conotação parapsicológica. (Jung, 2012c, v. 10/3, §851)  

  

O estado de participação mística é o outro nome dado para a sensação de 

mistura entre os agentes de relação. Segundo Jung os povos situados fora do 

imaginário colonialista eurocêntrico ou de pensamento orgânico estariam mais 

próximos do acesso às imagens primordiais habitantes do mundo arquetípico. O 

problema é que ainda naquela época, o território imaginal de Jung o levava a pensar 

e classificar de modo sintético os povos ditos exóticos como mais inconscientes ou 

imersos em um estado primitivo do ego em formação como o de uma criança.   

O convite então é bastante ousado, e pretende emprestar das geontologias o 

modo orgânico de pensamento para refletir sobre a psicologia analítica e arquetípica 

sem que tenhamos que mapear barreiras entre os fenômenos conscientes e 

inconscientes, vivos e não vivos, mas como misturas e agentes em relação. Ainda 

nas palavras de Gleiser sobre a matéria e suas fronteiras imaginárias:   

  
[...] onde estabelecer a fronteira entre o vivo e o não vivo, dado que os 
dois são inextricavelmente conectados? O ar que respiramos, o calor 
que nos protege, a comida de que nos alimentamos, o bioma 
bacteriano que existe em nosso trato intestinal, tudo é parte de quem 
somos, e nós por sua vez, parte deles. A nossa existência se estende 
além do nosso corpo. O estar vivo, o processo da vida, necessita 
dessa conexão com o externo, tornando as fronteiras entre o vivo e o 
não vivo difusas, indistintas. Mesmo que saibamos intuitivamente 



37  

distinguir entre o “eu” que vive das “outras” entidades não vivas que 
nos circundam, essa distinção é ao mesmo tempo óbvia e pouco clara. 
Você sabe que você é você e não o ar que você respira ou a comida 
que você come. Mas você também sabe que está emaranhado com 
ambos e que você não pode ser você sem o ar e a comida que existem 
dentro e fora do seu corpo. (Gleiser, 2024, p. 181).     

  

Para que possamos ver para além dos fósseis e das matérias ditas mortas, 

temos que substituir o modo exploratório de desvendamento para a abertura de uma 

escuta de sinais sem que o coloquemos numa perspectiva projetiva da alma humana. 

Assim legitimamos os agentes presentes, dissolvendo os contornos que separam 

cada um dos fenômenos na tentativa de dar nomes, pré-requisito da posse e 

dominação, para que os Sonhares se manifestem livremente em busca de suas 

direcionalidades, orientações e conexões como aconteceu com o durlgmö citado por 

Povinelli (2023). A nossa escolha enquanto humano é puramente o aprimoramento da 

investigação para além da razão e da individualidade, pois uma imaginação sensorial 

atrofiada é o mesmo que a deficiência dos sentidos, que busca compensar com outros 

mecanismos formas de apropriação para si apoiado na ilusão da autossuficiência e no 

rechaçamento do outro enquanto divergente do imaginário vigente.   

Quando a autora chama a atenção para o animismo como insuficiente e até 

sintomático do liberalismo tardio, ela quer dizer que propiciar, dar vida aos existentes, 

reconhecer a matéria como viva, almar o mundo ainda é estar sob o efeito do 

imaginário de que as coisas nascem, se desenvolvem, reproduzem e morrem, 

presente no imaginário do carbono, e que podem ser extintas a qualquer momento 

levando a uma emoção exagerada e catastrófica do fim do mundo. Povinelli, 

problematiza que talvez não devêssemos dramatizar tanto os eventos designados 

como o fim. Para ela, adotar uma postura mais investigativa, cuidadosa, atenta, menos 

paranóica, questionadora e sedutora perante as manifestações e estranhamentos 

abrir-se-ia para possibilidades de campos menos determinantes e empobrecedoras 

de mundo. O que estariam indicando os fósseis ou ossos com aquela aparição sobre 

os existentes agora? Seria uma erosão por conta das mudanças climáticas? Seriam 

ancestrais se fazendo visíveis? Para onde aponta o desejo daquele fenômeno? 

Segundo os Karrabing, diante de aparições, eclosões e ocorrências inéditas é preciso 

se reunir de forma investigativa para calcular todos os significados e reconhecer a 

vontade dos ossos e dos que ali presenciavam o fenômeno da aparição. Qualquer 



38  

fenômeno pode sinalizar a necessidade de atender algum aspecto da coordenação da 

existência, e é preciso estar bastante atento aos sinais. As pessoas embraquecidas, 

ou em embranquecimento (colonizadas no imaginário antropocêntrico sintético) 

estariam anestesiadas a ponto de não reconhecer a sobredade (aboutness), a 

direcionalidade (towardness) e a desejosidade (wantness) não humanas. (Povinelli, 

2023, p. 116)   

Sonu Shamdasani (2015, p. 33) responde a Hillman: “Há uma  

corresponsabilidade com o que está acontecendo no mundo. E o problema é como 

reconhecer isto.”   

Se trata de reconhecer a manifestação da matéria desejante da Não Vida. 

Extrapolar atropelamentos afetivos como fazem os complexos e seus 

atravessamentos, há na massa indiscriminada do mundo algo que fala através dos 

humanos e seus complexos, mas também apesar deles, ou sem eles. Fósseis e 

minerais desejam com, movem com, partem com e vinculam com, contando ou não 

com a presença dos humanos. Há muito do que escapa do Anthropos no mesmo 

passo em que acreditamos piamente estar nos esbaldando da servidão da matéria 

Não Viva. É bem possível que seja o oposto, que nós humanos estamos mais a serviço 

das trocas com elementos e matéria Não Viva do que “isto” servindo a nós.  

Antes do mundo ser mundo aos olhos do imaginário humano, já existia um 

planeta muito mais antigo do que nossa capacidade imaginativa sustenta, por isso a 

Não Vida deve ser pensada como realidade de agentes capazes de transformação e 

vínculo e não como matéria morta decomposta e erosada. O tempo que rege a Não 

Vida é indecifrável para os olhos humanos, mas isso não quer dizer que não está ali, 

não exista, ou exerça influência. O vagaroso e a lentidão é decretada pela nossa 

percepção como falta de movimento, paralisação e inércia; enquanto Festina Lente 

(pressa vagarosa) é o termo renascentista para descrever o aspecto duplo e paradoxal 

do tempo, o velho e o novo sendo manifestados juntos (Hillman, 2008) como vimos no 

caso de Tjipel, um canal formado pelo encontro de uma jovem e um velho. É de uma 

prepotência sem fim acreditar que para permitir alguma existência é preciso que passe 

pela nossa avaliação prévia.  

Ainda estamos situados no imaginário junguiano do Anthropos, o Homem que 

colecionou imagens desde suas primeiras pegadas e impressões que serviram de 



39  

base para o arsenal de imagens arquetípicas que Jung chamou de inconsciente 

coletivo. Jung era um estudioso dos símbolos e para nossa sorte como junguianos, 

não se limitou a ler fontes da sua época e povo. Buscando enriquecer sua coleção de 

imagens encontrou nos estudos alquímicos uma vasta fonte de imagens para 

estruturar o processo psicológico que tem como meta e finalidade a individuação. Com 

base em estudos empíricos Jung sabia que a individuação era apenas uma meta que 

segue um curso espiralar sentido a um centro que deu o nome de Si-mesmo ou Self, 

que segundo o autor carrega todo o potencial de imagens arquetípicas para a 

construção do Ser visando a integração do caráter em sua totalidade. Embora nem 

sempre a totalidade tenha seguido as mesmas regras, entre as características do 

Simesmo estão presentes imagens da quaternidade como produto espontâneo da 

psique, o que chamou atenção de Jung para a molécula do carbono que é 

caracterizado por quatro valências e ser o principal elemento químico da matéria 

terrestre presente nos organismos vivos e não vivos. Chega a afirmar numa 

interpretação mais materialista que o núcleo do Self seria a parte incognoscível da 

psique por se fundir com o corpo, com a matéria. Mas a preocupação de Jung é se 

manter no desenvolvimento de uma teoria que responde aos anseios da psicologia 

enquanto limitada na compreensão da psique humana subjetiva, atuando como porta 

voz das imagens arquetípicas da psique objetiva do inconsciente coletivo. (Jung, 

2012b, §327)  

Jung sobre mandalas, símbolos da totalidade, Self e imagens arquetípicas 

humanas:  

  
Os paralelos históricos demonstram que o simbolismo do mandala não 
é mera curiosidade, mas sim um fenômeno que se repete com 
regularidade. Se assim não fosse, não haveria materiais comparativos. 
Pois bem, são justamente as possibilidades de comparação com os 
produtos espirituais (mentais) de todos os tempos e dos quatro cantos 
do mundo que nos mostram com clareza a importância imensa que o 
“consensus gentium” (universalidade) atribui aos processos da psique 
objetiva. (Jung, 2012b, §331)  

  

Como foi dito anteriormente no texto, os tratados alquímicos retratam um 

paralelo simbólico do que acontece na relação analista e paciente, suas misturas e 

discriminações, dissolvendo e coagulando matérias psíquicas importantes para o 

desenvolvimento do paciente, da relação transferencial e por fim, do analista implicado 



40  

como agente no processo terapêutico. Jung buscou na alquimia o resgate dos 

fenômenos obscuros e desconhecidos que a ciência seguindo os passos do 

iluminismo foi deixando para o campo filosófico. Assim como na psicologia, 

alquimistas lidavam de forma a confrontar e investigar o lado obscuro e desconhecido 

da psique, que no caso dos alquimistas eram projetados na matéria.  De modo geral 

é quase consenso entre os alquimistas que o processo de transformação da obra 

passa por quatro fases principais: nigredo, albedo, citrinitas ou amarelamento, até 

chegar na rubedo. Quero chamar atenção para fase primeira, a nigredo, também 

conhecido como o caos primordial. Uma massa confusa que carrega a qualidade da 

prima matéria. Há no caos a potencialidade de toda mistura que segundo os estudos 

alquímicos invoca a separação da matéria convocada simbolicamente para o 

embraquecimento da obra e conscientização psíquica. É nesta fase do processo que 

o ego começa a emergir e se separar do Self até que tenhamos um ego desenvolvido 

ligado ao Self, mas não totalmente misturado a ele como na participação mística, e 

sintomas psicóticos da loucura muito próximas de quando assistimos a captura por 

um complexo que também pode aparecer em pessoas de base neurótica. A neurose 

por sua vez seria o apartamento do Self, provocando o que Jung chamou de 

unilateralidade do ego capturado por uma fonte arquetípica única, conseguindo 

enxergar a partir de uma lupa ou perspectiva apenas.   

Retomando, os primitivos para Jung seriam aqueles em que o ego permanece 

próximo ao Self o suficiente para o acesso a imagens primordiais, mas que por outro 

lado não teriam o ego desenvolvido o bastante para o atingimento de uma parte 

importante da psique, a consciência ou a sapientia e o espírito que tende à separação 

do corpo ou da matéria.   

É claro que a esta altura sabemos que parte da teoria junguiana deve ser revista 

e atualizar os termos para serem menos segregacionistas, porém vou me poupar a 

entrar nesta ceara e retornar o foco do trabalho que visa questionar a tendência à 

elevação do espírito para se alcançar a sapientia ou pedra filosofal como meta de 

universalização do saber. Por quais razões a sapientia deve ser separada da matéria, 

discriminada, elucidada rumo ao estado da albedo como símbolo de consciência 

enquanto outras formas de sapientia acabam sendo negadas por não fazerem parte 

da mesma fonte simbólica que foi espalhada ao redor do mundo e eleita como 

universal?  



41  

Anthropos, o homem divino e originário, é um dos nomes da meta do processo 

alquímico, junto com lápis philosophorum, prima matéria, sapientia, ouro filosófico, 

elixir vitae, Deus terrestre. As concepções da meta são tão vagas e suas variantes 

são tantas como os processos individuais. (Jung, 2012b, §335). A meta como falamos 

anteriormente se deve à totalidade, a junção dos quatro elementos, em busca do 

aperfeiçoamento da obra. Cito aqui uma passagem dos Estudos alquímicos de Jung 

no qual ele menciona uma fala de Paracelso, famoso alquimista, sobre o homem 

primordial e o espírito da quinta essência:   

  
Este é o espírito da verdade, que o mundo não pode compreender, 
sem a intervenção do Espírito Santo, ou sem o ensinamento daqueles 
que o conhecem... Ele é a alma do mundo, aquele que tudo move e 
tudo preserva. Em sua forma terrestre inicial (isto é, em sua escuridão 
saturnina originária) ele é sujo. Mas ele se purifica progressivamente 
durante a sua ascensão através das formas de água, ar e fogo. Na 
quinta essência, finalmente, ele aparece no corpo clarificado...Este 
espírito é o segredo que desde o princípio estava oculto. (Jung, 2012a,  
§166)   

  

Jung segue com Paracelso:   

  
E todos vós, que por vossa religião sois levados a profetizar para as 
pessoas acontecimentos futuros, passados e presentes, vós que 
vedes à distância e ledes cartas escondidas e livros selados, procurais 
na terra e nos muros aquilo que está enterrado, vós que aprendeis 
grande sabedoria e arte, lembrai-vos, se quiseres utilizar todas essas 
coisas, de aceitar a religião da cabala e nela caminhar, pois ela 
assenta no seguinte fundamento: pedi e recebereis, batei e sereis 
ouvidos, a porta abrir-se-á e fluirá o que desejardes: e vereis as 
profundezas da terra, o fundo dos infernos e o terceiro céu; assim 
alcançareis mais do que a sabedoria de Salomão e tereis maior 
comunhão com Deus do que a tiveram Moisés e Aarão. (Jung, 2012a,  
§167)  

  

Como podem perceber os saberes alquímicos foram se desenvolvendo por 

séculos desde épocas pré-cristãs até o iluminismo, e mesclavam com ideias 

neoplatônicas, religiões e filosofias cristãs, cabalísticas, gnosticismo da época. A 

figura de Adão aparece frequentemente como o filius philosophorum, homem-luz 

preso no corpo de Adão que teria sido levado ou elevado por Cristo ao paraíso. Isso 

quer dizer de modo geral, que a ideia de Anthropos carrega a categoria de filho de 

algo maior do que ele e é impulsionado a ir em direção da grande sabedoria para se 



42  

tornar o Grande Homem servindo como protótipo de todos os homens, em outros 

termos, cria-se a ideia de universalidade do homem, de grandeza cósmica, criador e 

criatura.   

Não posso deixar de associar a ideia de Grande Homem, ou Anthropos com o 

que estamos presenciando e nomeando como a nova era geológica Antropoceno, o 

mundo criado pelos homens e não qualquer homem, conforme foi adquirindo 

conhecimento e inteligência. Não nos esqueçamos do que a estandardização é capaz 

em termos de empobrecimento e esvaziamento de representações simbólicas como 

aconteceu e acontece com os indígenas de todo o mundo. Sirvamos-nos de exemplo 

o que aconteceu na antiga União Soviética da Grande Cultura com a exploração e 

domesticação de folclores universalizados de diversos povos autóctones, ou como 

fizeram e fazem também os norte americanos no Alasca na criação do imaginário da 

Grande Natureza (extra-humana) disponível para a divinificação, preservação e 

exploração, quais o controle se torna o principal lema. A colonização da Natureza a 

divide para esquematiza-la em dois campos interdependentes a fim da pacificação 

dos indígenas, integrando-os no mundo moderno do mercado e participação na 

exploração dos recursos naturais; e no imperativo ecológico com a criação de novos 

parques nacionais e proteção do “meio ambiente” com teorizações científicas que 

impõem regras gerais de sustentabilidade à toda nação sem levar em conta os modos 

diversificados de territorialidade dos povos em meio à descobertas de reservatórios 

naturais, como a do maior reservatório de petróleo dos Estados Unidos na região 

North Slope no Alasca. De um lado o projeto soviético com a integração da diversidade 

cultural estabelecendo a uniformização de nação, Uma Cultura; e de outro o projeto 

americano em nome dos interesses individuais disputadas pelo mercado (ecológica 

ou de exploração) que manifesta uma diversidade integrada, Uma Natureza.   

  
Cada um dos coletivos indígenas foi recrutado como porta-voz político 
para justificar (ao folclorizá-la) algumas das facetas do naturalismo. 
Um após o outro, eles se tornaram ou bem guardiões primitivos e 
autênticos dos santuários da wilderness, ou bem embaixadores 
esclarecidos e cooperativos de uma modernidade ávida por recursos 
energéticos... Podemos até dizer que os aspectos “culturais” próprios 
de suas cosmologias, que bem ou mal subsistiram nos centros 
urbanos e nas manifestações folclóricas codificadas, foram postos a 
serviço da moderna visão dualista da natureza e de sua aplicação no 
interior das políticas ambientais.” (Martin, 2023, p. 65)   



43  

  

Assim como todo império está fadado a decadência, toda ordem estrutural tem 

vida útil limitada, ecossistemas, sistemas políticos e nossos corpos físicos e 

emocionais inevitavelmente colapsam. Tendo como regra para toda esquematização 

a morte ou o rearranjamento dos agentes.  Em outras palavras, tanto a Natureza 

ocidental americana, quanto a Cultura oriental soviética ou qualquer ordem 

estabelecida de meta à universalização como o Anthropos, será exigido em algum 

momento a recomposição dos mundos que através das enormes fendas de 

instabilidade e tremores convocarão uma energia criativa independentemente do 

establishment, gerando enantiadromicamente uma perigosa tensão e endurecimento 

de regras embasadas na ilusão de poder de perpetuação. É dado o momento em que 

além de suspender a visão binária entre Natureza e Cultura (Latour, 2020) é preciso 

que voltemos nossa atenção para aquilo que se cria no lugar de encontro entre 

mundos que se divergem como mostra a experiência de povos autóctones de 

pensamento orgânico. Não a experiência criativa gerada da tensão entre dois mundos, 

tal como acontece na função transcendente, mas fricção ou fruição de incontáveis 

mundos, exigindo-se a simetrização dos diversos coletivos e seus processos 

históricos de colonização, uma vez que pequenos fragmentos são diretamente 

responsáveis pelo desequilíbrio e por subverter aquilo que está estabilizado.  Contudo, 

a base teórica que serve de coluna para a modernidade produtivista fracassa diante 

do encadeamento de crises e fragmentos na tentativa da universalização dos seres e, 

temos que considerar a “co-construção” ou “construção com” que tenham como base 

essas ruínas: Adeus ao esquema; que a vida tome lugar. (Martin, 2023, p. 77)   

Sonu Shamdasani e James Hillman (2015, p. 144) sobre a relação entre a teoria 

junguiana e o trabalho de Bruno Latour:   

  
SS: [...] O que se tem que olhar aqui bem de perto é o ato da 
construção. O resultado final da psicologia de Jung é a ideia de 
processo. Olhe para isso a partir de uma abordagem mais relacionada 
aos estudos científicos, tal como no trabalho de Bruno Latour - a 
natureza não é o ponto de partida, é o resultado de uma construção 
particular. A conclusão a que Jung chegou em sua teoria foi uma noção 
de processo. Mas o que eu estou interessado em olhar é em como ele 
chegou nisso. Então, você tem que suspender o naturalismo. Além 
disso, a partir de uma perspectiva histórica, você tem que suspender 



44  

qualquer crença ou descrença nas ideias de Jung e tentar olhar para 
como ele as une.   
  
JH: Isso significa que você tem que suspender Jung para compreender 
Jung. Novamente, esta é a ideia do historiador como terapeuta. Você 
está interessado em como ele junta tudo isso, ou o que eu chamo de 
“enxergar através” do que há para ver, “quem” está fazendo “o que” 
com relação a isso.  

  

Lembrando que este escrito é apenas um olhar entre tantos outros existentes 

ou latentes, gostaria de pedir licença para me aventurar com neologismos como 

Geothopos para designar sapientia à agentes Não Vivos, os nomeando como 

entidades dotadas de coleções de imagens anteriores à chegada de humanóides na 

Terra, assim como foi designado ao Anthropos. Apesar de serem substâncias 

derivadas de erosão e decomposição, são elementos que provocam eternos 

rearranjamentos e formas inesgotáveis de existências. Por isso é preciso desapegar 

da visão neurótica catastrófica com base na unilateralidade do ego para que 

possamos ampliar os campos para visões mais ecológicas e metamórficas. Para 

Timothy Morton o pensamento ecológico é quando se busca o olhar mais amplo, rico 

em ontologias e perspectivismos outros sem que isso signifique a idealização de um 

mundo harmônico, mas que conte com suas diferenças na coabitação e tensões 

multiculturais.   

Para nos ajudar a ouvir as vozes que vem do subsolo é preciso de um 

pensamento ecológico que inclui os aspectos sombrios da natureza, forças criativas, 

igualmente destruidoras e destrutivas, reveladoras do que não se quer ver ou ouvir, 

promotoras de mudanças de perspectivas. Um pensamento que busca rasurar as 

tendências psíquicas mantenedoras do status quo, que exercem todos os seus 

esforços para manter o máximo possível a sombra embaixo da terra, que podem de 

fato estremecer o chão sem qualquer pedido de licença para os titulares das escrituras 

da terra. Nas palavras de Timothy Morton sobre o pensamento ecológico:   

  
O pensamento ecológico entende que nunca houve um mundo 
autêntico. Mas isso não significa que podemos fazer o que quisermos 
com o lugar onde moramos. Pensar grande significa perceber que 
sempre há mais do que nosso ponto de vista. Existe de fato um 
ambiente e, quando o examinamos, descobrimos que é feito de 
estranhos estrangeiros. Nossa consciência deles nem sempre é 
eufórica, encantadora ou benevolente. A consciência ambiental tem 



45  

algo intrinsecamente incômodo, como se estivéssemos vendo algo 
que não deveríamos ver, como se percebêssemos que estamos 
presos em alguma coisa. (Morton, 2023, p. 90-91)  

  

A conscientização de que estamos perdendo o chão com as instabilidades 

ecológicas em curso gera em nós a perda de referência de tudo aquilo que era 

conhecido em níveis imaginativos, psicológicos e físicos. A crise ecológica nos 

convoca para atentarmos sobre a nossa condição de interdependência, gerando uma 

assustadora precariedade emocional. Sonu Shamdasani e James Hillman (2015, p.  

101-102):  
  

SS: Encontramos, de uma forma um tanto surpreendente, essa 
preocupação com a soteriologia dentro da cultura contemporânea. 
Testemunhar a preocupação com o aquecimento global, a noção de 
que, se eu uso um aerossol, estou colocando em risco a sobrevivência 
do planeta. Essa necessidade de se sentir conectado com o destino 
de algo maior, que eu acho bastante extraordinário.  
  
JH: Tikkun olam, que é a restauração do mundo caído.  

  

Timoty Morton (2023) relaciona o sentimento desajustado em meio ao vazio à 

esquizofrenia que já não distingue o que são informações de ruídos ameaçadores 

provocando uma cadeia defensiva de vozes na tentativa desesperada de restauração 

de uma ordem interna. O pensamento ecológico ao invés de tentar formular narrativas 

para que possamos lidar com o desespero dos perigos da crise ecológica como fome, 

mortes, extinções, instabilidades de todos o sistema na forma como conhecemos, 

mantém uma postura ética e íntima com a falta de sentido que existe na 

interconectividade.   

Podemos responder ao incômodo do desconhecido de diversas maneiras tendo 

como objetivo a preservação da nossa sanidade, mas não podemos voltar as casas 

depois da tomada de consciência da catástrofe mesmo que tentemos com todas as 

nossas forças fazer isso. Negar o problema apenas amplifica, contribui ou adia 

medidas que sejam necessárias. Segundo Timothy, o desespero vai tomando 

proporções à medida que não há mais pontos cegos que serviam para esconder o 

tamanho da sujeira que ansiava para ser de vez descoberta. Temos mais detalhes e 

mais vazio (Morton, 2023, p. 57) para compreender que vivemos em uma malha de 

relações, uma infeliz surpresa para o humano moderno que sempre acreditou ser o 



46  

grande agente transformador do mundo. Não existe ideia de evolução apartada da 

malha, todos os seres vivos evoluem junto com os seus ambientes, a malha não é 

estática e nada pode ser descartado:   

  
Todas as formas vivas são malha, assim como todas as formas mortas, 
além de seus habitats, que também são compostos de seres vivos e 
não vivos. Hoje sabemos ainda mais sobre as maneiras pelas quais 
as formas de vida moldaram a Terra (pense no petróleo, no oxigênio – 
o primeiro cataclismo das mudanças climáticas). Saímos de carro por 
aí usando restos de dinossauros esmagados. O ferro é um subproduto 
do metabolismo bacteriano. O oxigênio também. Certas montanhas 
são feitas de conchas e bactérias fossilizadas. A morte e a malha 
andam juntas também em outro sentido, porque a seleção natural 
implica extinção. (Morton, 2023, p. 53)   

  

Nos servirá de ponte contar sobre os sonhos de Dária e os lamentos dos 

lugares de sua infância que a perturbaram durante muito tempo antes que decidisse 

junto com parte de sua família voltar para a floresta após a queda do regime soviético. 

Dária é uma das even com quem Nastassjia Martin conviveu em Tvaián durante anos 

com longas conversas ao redor do fogo. Finalmente, em meio ao frio e as chamas 

Dária solta que não estariam a sós, que aqueles que já haviam partido estariam todos 

lá habitando o acampamento observando e se divertindo com os vivos dia e noite. 

Com a voz estremecida continua, nasceu nômade criadora de renas, recebeu o nome 

da avó paterna que morreu muito jovem e tinha a certeza do contato que o pai 

mantinha com ela. Foi ele que insistiu que Dária carregasse seu nome ao invés do 

que a mãe tinha escolhido evitando algum tipo de maldição que a mataria também 

jovem. Curiosa na infância, ainda não tinha entendido o motivo da família parar de se 

deslocar permanentemente para se instalar em Tvaián quando ela tinha seis anos. 

Repentinamente o número de renas tinha aumentado para a casa dos milhares e 

ninguém mais cantava para elas, até que sua mãe contou sobre o esquecimento do 

valor dos pastores por suas renas, e que agora em diante seria assim. Tudo havia 

crescido, moradores, lojas, correios. Comeu queijo pela primeira vez e passou muito 

mal uma vez que seu corpo não estava acostumado com laticínios. Do outro lado da 

estrada habitaram os coriacos, um povo que falava outra língua obrigando-os a falar 

em russo para que pudessem se comunicar. Descobriu o balé e foi a primeira vez que 

se sentiu de aparência suja. No fim do verão foi levada ao internato que passou os 



47  

primeiros momentos em cuidados intensivos na enfermaria, até que se acostumou a 

não poder falar sua língua na escola e que seria assim dali em diante, o ano passaria 

no internato e no verão passaria os quatro meses com a família no vilarejo. Adulta, a 

história se repetiu com os filhos quando trabalhava como farmacêutica em Esso, o 

vilarejo mais populoso próximo do seu. Anos antes, ainda criança, soube de um 

deslocamento das pessoas que habitavam Tvaián para que pudessem investigar a 

presença de reservas de gás, carvão e petróleo e que após importantes descobertas, 

o governo liberou o local para manter a reserva para o futuro sem oferecer maiores 

riscos naquele momento. Com a queda da União soviética o sonho começou a 

reavivar, e foram quase dez anos até que Dária pode reencontrar todos aqueles que 

a visitavam durante a noite, desta vez sob a luz do dia. No sonho lhe era revelada a 

floresta, os peixes, o rio e todos os mortos que ficaram no território. “Naquele momento 

entendi, que precisava partir, que não havia mais nada para mim aqui. Era preciso 

escutar o sonho.” Contou Dária (Martin, 2023, p. 96) As histórias eram contadas 

sempre misturadas pela territorialidade em fragmentos e flashes, era sempre em torno 

do fogo que o passado emergia sem a menor preocupação de ordem temporal e que 

aos poucos foram organizados em uma história unificada pela autora. Tudo mudou, 

tudo muda o tempo todo, as visitas do passado estão sempre presentes.   

A história dos dez anos de sonhos de Dária me inspira a refletir sobre as ruínas 

que encontramos e precisamos habitar após sistemas e mundos psíquicos 

colapsados. Ao invés de pensar a partir dos efeitos dos colapsos em nós e o que será 

passado para futura gerações, ao chegar em uma ruína repleta de fragmentos ósseos, 

antepassados impacientes, fósseis contadores de histórias, mensageiros de Geos, 

nossa postura deve ser a mais ética possível com o território e encontrar maneiras de 

reativar possibilidades de relações com os seres e entidades, assim como fez Dária e 

seus familiares ao retornarem para a floresta reativando relações que foram 

suspensas no processo colonial.   

  
O retorno da família de Dária a Tvaián é tensionado por dois motivos 
principais: a volta dos sonhos performativos e a reinvenção de um 
modo de vida que implica uma relação concreta e cotidiana com os 
seres que habitam um meio específico. “Reapropriar-se de seu sonho”, 
para Dária, significa encarnar o sonho de Tvaián, transformando em 
escolha política que a levou desertar Esso para retornar à floresta. 
Também significa reconhecer uma eficácia na própria ação de sonhar 



48  

que, de um ponto de vista animista, requer adentrar o mundo dos 
outros – aqui, a floresta -, onde encontros não projetivos são possíveis. 
Esses sonhos, cuja existência (ou mesmo a possibilidade) tinha sido 
silenciada durante o período soviético, prefiguram e dão um 
enquadramento às práticas de caça e de pesca e, por extensão, à 
existência completa dos humanos em Tvaián. A reinvindicação de uma 
outra organização de vida (caça, pesca, coleta) independente das 
renas e/ou das práticas folclóricas, umas e outras in fine destinadas a 
consumidores externos, é o principal efeito disso. (Martin, 2023, p. 102 
– 103)  

  

Seriam os sonhos mesmo de Dária? Ou seria a encarnação do sonho de 

Tvaián? Quem eram as forças de Tvaián latentes do sonho de Dária? E como 

souberam esperar o momento chave, após a queda do controle soviético, para 

ressurgem e provocar o inesperado? Estão essas forças ressurgindo de um passado 

de meio século distante ou há algo suficientemente contemporâneo que se manifesta 

no e para o contexto atual? Como cantar para o rio quando não há mais xamãs? E 

quando tudo muda de lugar?  

Nastassjia Martin (2023) ficou anos aprendendo como se reestabelece vínculos 

em ruínas, como se estabelece comunicação sem mais a memória dos seus cânticos, 

fazer-se escutada com o que lhe resta. O retorno de Dária e sua família para a floresta 

se deve a uma mistura de fatores, primeiro a pressão que a experiência dos sonhos 

exerce sobre ela e depois o momento histórico que somado a um sentimento de 

abandono instalado no peito e clandestinidade, força o reaparecimento do impulso 

para o rearranjamento do estilo de vida e as relações com a vida concreta e cotidiana 

com os seres habitantes daquele meio levando-os a “desertar” Esso. Diferentemente 

do que se espera como resposta, não há propósito nem destino nessa mudança. Há 

acasos e encontros que levam a determinados acontecimentos, uma trapaça 

inevitável de transformação de direcionalidade, um potencial de metamorfose 

préexistente, e que para haver possibilidades de reinvenção dos modos de vida sobre 

ruínas de uma tentativa política fracassada, pré-determina que se restabeleça diálogo 

com outros não humanos horizontalmente, de gente a gente, de pensamento a 

pensamento.   

No livro “O lamento dos mortos” (Hilman; Shamdasani, 2015) citado 

anteriormente aqui, está transcrita a conversa entre James Hillman e Sonu 

Shamdasani sobre o Livro Vermelho de Jung e sua produção em favor da dimensão 



49  

psíquica das figuras imaginais. A partir de uma profunda experiência de elaboração 

psíquica das fantasias e a curiosidade de Jung por ritualísticas egípcias, são os mortos 

que nos imaginam e não o contrário. Os mortos são figuras ancestrais que vivem no 

campo do invisível e materializam uma força coletiva no diálogo com o espírito do 

tempo Zeitgeist, mas não é possível enxergar essas figuras com os olhos comuns e 

por caminhos óbvios e diretos. Hillman diz:  

  
[...] Penso que isso é mais uma maneira de perceber que há uma 
permeabilidade porosa entre vivos e os mortos. Entre a vida e a morte. 
E a forma como estabelecemos isso diz que a morte e vida são 
opostos e que você deve afastar a morte, que é o outro último, e que 
você morre sozinho, esse tipo de bobagem existencial. E me parece 
que o livro (Livro Vermelho) oferece um caminho completamente 
diferente de perceber que o mundo do dia é permeado pelo outro 
mundo [...] Que você está convivendo com os mortos. (Hilman; 
Shamdasani, 2015, p. 33)   

  

Como Jung (2014) nos ensinou, há diversos tipos de sonhos e entre eles estão 

os Grandes sonhos que como ele mesmo disse em sessões gravadas em 1958 em 

Zurich sobre as forças da natureza, devemos incorporá-las e parar de projetá-las, 

como fazem os Grandes Homens (Anthropos) e suas capacidades instintivas de dois 

milhões de anos.  Nos Grandes sonhos segundo Mattoon (1997), os sonhadores 

devem sentir um certo senso de importância de uma mensagem inesperada e ser 

atravessado emocionalmente pelo fascínio em relação ao sonho e suas imagens 

apresentadas que como caráter de sonhos arquetípico revela algo que pode ser vivida 

como iluminação, aviso ou ajuda sobrenatural, portanto possui caráter numinoso.    

Entre os even, existem dois tipos de sonhos, um remete ao monólogo interior 

próprio à pessoa, o segundo, ao mundo... um sinal que vem de fora para a alma, capaz 

de modificar sua trajetória. (Martin, 2023, p. 156) Ao contrário de nós analistas e 

psicólogos, os even não dão tanta importância coletiva aos primeiros sonhos de ordem 

pessoal e costumam se abster de contar os sonhos pela manhã. Eles se concentram 

muito mais no segundo tipo de sonho que impõe toda uma disciplina mental e física 

por provocar uma excitação da alma e ativação de órgãos do corpo como pulmões, 

coração e rins, tem em si algo modificado a partir do exterior e encontros com outros 

do mundo.  É preciso ser capaz de se deslocar em si, para conseguir se deslocar no 

mundo dos outros. Chama-os de “sonhos-encontros” e suas multiplicidades de 



50  

manifestações em território compartilhado, que tem por destaque o encontro com 

almas dos humanos mortos e o encontro com almas dos animais. Entre as tarefas 

designadas aos sonhos-encontros se atingidas com sucesso, podem desobstruir 

bloqueios, ajudar aqueles que morreram a encontrar caminhos tortuosos, ser ajudado 

por eles e pelos animais que por sua capacidade sensitiva acabam agindo como 

mediadores e mensageiros do mundo mais que humano, interlocutores dos elementos 

(Martin, 2023, p. 159), ou sensibilidade essa que permite aos animais não humanos 

sentir e pensar com antecedência as mensagens de Geos.    

    
4 DESENTERRANDO OS OSSOS  
  

A posição marginal que ocupam lhes permite, ao pô-la em perigo, pôla 
também à prova: para viver em um mundo incerto, é preciso ter a 
capacidade de desestabilizar regularmente a ordem estabelecida. 
(Martin, 2023, p. 126).  

  

Da terra (do pó) viemos e para a terra (o pó) retornaremos é o que nos dizem 

os saberes milenares sobre a passagem pela morte. Ao refletir sobre a frase: 

“Roubaram de nós os nossos mortos” (Martin, 2023, p.34), compartilhei junto à autora 

um certo pesar sobre a ritualística dos mortos em sociedades contemporâneas 

ocidentais e o empobrecimento simbólico em torno das despedidas distanciadas do 

caráter físico do morrer, o corpo. No enterro de Memme, a memória daquela família 

even, Nástia, como é chamada a narradora do livro, se dá conta do quão distante nos 

colocamos em relação aos nossos mortos. Ela é tomada por um vazio com a 

sobriedade e a sensibilidade dos gestos daquele vilarejo autóctone na preparação 

coletiva para acompanhar Memme por onde ela fosse, acolhendo os corpos e almas 

dos entes amados. Torna-se consciente da formação de um vazio não para ser 

preenchido, mas para torná-lo significativo e recriar o coletivo em torno do que há de 

mais incerto e incontrolável, de não humano e misterioso: a morte.  Em suas palavras:   

  
A sociedade moderna é doente de distância, desse abismo que ela 
laboriosamente cavou entre ela e tudo aquilo que ameaça a sua 
integridade, esses grandes “outros” aterradores porque incontroláveis, 
entre os quais encontram-se, na linha de frente, as seguintes 
abstrações: a natureza, os primitivos e a morte. (Martin, 2023, p. 34)  

  



51  

Não me parece surpreendente que natureza, primitivos e morte estejam 

compartilhando o mesmo espaço afirmando um certo grau de parentesco. Como 

vimos anteriormente no texto, a sociedade criou um fetiche em torno da normatização 

e unificação dos significados se auto elegendo como base cultural depois de passar 

pelo caminho evolutivo que distinguiu os humanos dos não humanos separando o 

Humano da sua base mais instintiva e animal, ou melhor dizendo, o Humano 

encontrou uma forma de acreditar que através da sua inteligência logocêntrica foi 

capaz de exercer controle sobre seus instintos. A partir desse contexto é obvio qual o 

lugar ocupado por povos autóctones ao redor do mundo e não demoraria muito até 

que chegássemos na parte da história que a maior meta do Humano gira em torno de 

se tornar imortal, ou se manter o mais distante possível da morte. O heroísmo não é 

apenas humano, é uma promessa divina. Hillman (2013) em O sonho e o mundo das 

trevas, cita o aspecto misterioso da alma e da natureza ao caminhar sempre em 

direção do que é profundo, invisível e desconhecido. Nos relembra que alma não é 

uma substância, ou apenas uma dimensão, ela é uma operação que se faz à medida 

em que penetra e compreende sem limites na profundidade do que está oculto em 

movimento de eterna fragmentação, decomposição e composição. Enquanto ação, 

Hillman chama de soul-making, ou “fazer alma”, um impulso autóctone em direção ao 

mundo invisível das coisas. Para ele a psicologia analítica arquetípica propõe que a 

interseccionalidade entre a psicologia e os mitos se presentificam em nossas vidas 

por meio de sintomas, conceitos e fantasias. São os mitos que se responsabilizam por 

vivificar ou animar tais conceitos e imagens sobre os humanos e suas relações com o 

mundo mais que humano. Hades é o deus invisível das profundezas e a busca por 

conexões à dimensão do profundo é o imperativo da psicologia. Assim como Hades, 

a Natureza também adora ocultar-se afirmou Hillman citando Heráclito, que foi o 

primeiro filósofo ocidental tradicionalmente reconhecido a relacionar profundidade 

com a elucidação do que a alma pode trazer de verdadeiro. Mas pelo fato de ser 

misterioso, a capacidade de “ver através” na escuridão é facilmente considerada  

“enganosas, imprevisíveis, amedrontadoras – ou sábias” (Hillman,                  2013, p. 

56)   

Quão perturbador devem ter sido os sonhos com parentes mortos dos nossos 

ancestrais desde a idade da Pedra? Historicamente as sepulturas intencionais dos 



52  

Homo Sapiens de que se tem consenso existem há pelo menos 100 mil anos. A partir 

daí alimentos, roupas e adornos começaram a ser depositados juntos aos corpos 

enterrados em direção para a nascente do sol indicando uma expectativa de 

renascimento ou vida após a morte, assim como os funerais dos even, que para 

acompanhar sua alma na passagem voltam seus olhos para o interior do crânio para 

que não sigam você ao partir e voltam o rosto do morto para o leste para que amanhã 

ele volte outro, igualmente fazem com os animais caçados, ao matar um urso por 

exemplo (Martin, 2023). Rituais funerários e artes rupestres compartilham 

funcionamentos semelhantes uma vez que só podem ser observados dentro da cultura 

humana que normalmente estão localizados em lugares de difícil acesso como tumbas 

e cavernas sugerindo a busca ritualística no acesso para o ventre da Terra.  

Isso que Sidarta Ribeiro (2019) chama de religião das cavernas (pág. 45) 

provavelmente configura que a crença na vida após a morte se confundia com a 

crença nos sonhos como portais entre mundos dos vivos e mortos.   

Ainda hoje, a morte é frequentemente vivida como enigma por aqueles que 

experienciam algum evento que circunda em torno dela. Em diferentes culturas e 

religiões, o encontro com os mortos é vivenciado como experiencia significava de 

diálogo com o mundo dos espíritos que podem ocorrer através de acasos e 

coincidências poderosas submetidas nos sonhos, vultos, arrepios, nas 

sincronicidades, e nos mais diversos sinais como aconteceu em torno do fogo no atien, 

uma espécie de cozinha de verão dos even, em que o fogo fica a céu aberto no centro, 

e leva Matchilda, um dos homens do vilarejo, a pressentir que algo acabara de 

acontecer ao olhar intensamente para o fogo. Era a morte de Memme que foi 

decodificada numa primieta, nome que pode ser traduzido como “um sinal”.   

Não é incomum que o mistério esteja associado aos elementos e minerais, pois 

os elementos são abordados como lugares da vida dos espíritos como podemos 

encontrar na ontologia Yanomami descrito no livro “A queda do céu: Palavras de um 

xamã yanomami”:   

  
Por isso Omama finalmente criou os xapiri (entidades xamânicas), 
para podermos nos vingar das doenças e nos proteger da morte a que 
nos sujeitou seu irmão mau. Então ele criou os espíritos da floresta 
urihinari, os espíritos das águas mãu unari e os espíritos animais 
yarori. Depois, escondeu-os, até que seu filho se tornasse xamã, no 
topo das montanhas e nas profundezas do mato.” (Kopenawa; Albert,  



53  

2019, p. 84)   
  

Coincide com o aprofundamento do movimento animista que não só psicologiza 

os animais e as plantas atribuindo a eles capacidades de pensamento, comunicação 

e sentimentos, mas inclui formas de existência que vão além de seres vivos, uma 

discussão que entre os interlocutores intelectuais ditos modernos ainda permanecia 

invisibilizada, subestimando os conhecimentos da maior parte dos povos de saber 

orgânico. Mas como bem sabem os psicólogos que trabalham empenhados no “fazer 

alma” (Hillman, 2013), “invisível não quer dizer inexistente, mas sim latente.” (Martin, 

2023, p. 217). Mesmo assim, tal como Nastassjia Martin fala da antropologia, a 

psicologia também herdou o imaginário que separa Natureza de Cultura. Como vimos, 

para Jung a cultura é justamente aquilo que faz emergir o ego do grande lago do Self 

e salva o pensamento selvagem mergulhado na participação mística com a Natureza 

(inconsciente/objetividade) para a individuação por interferência da Cultura 

(consciência/subjetividade). Em contrapartida, Jung chama atenção para os sintomas 

da modernidade empenhados na separação e superação da psique, deixando de fora 

todo e qualquer traço de animalidade e integração das partes sombrias e 

inconscientes. A psique ou alma na sua qualidade de operação e mergulho nas 

profundezas, busca na individuação o chamado para a integração das partes 

inconscientes manifestadas por complexos, tensões e atravessamentos. A alma ao 

aprofundar cria conexões com o desconhecido aumentando sem limites a sua 

dimensão. Portanto, a alma não só busca movimento como ela é o próprio movimento 

de composição e decomposição dos fenômenos psíquicos. (Hillman, 2013)   

A base do saber intelectual com maior influência na construção do pensamento 

compartilha de divisões ainda mais profundas entre vivos e não vivos, ditando e 

diferenciando o que é animado do que é inanimado, pensamento que vem desde a 

antiguidade reformulada na modernidade e estabilizada em áreas especificas como 

na ciência natural e outras áreas do saber. Nas primeiras partes do texto descrevo as 

palavras de Elizabeth Povinelli (2023) e sua crítica sobre o imaginário bipartido da 

matéria e o quanto é de interesse do poder vigente que pensemos dessa forma, 

entretanto vemos novas propostas surgindo a partir de um imaginário também antigo 

que suspende as divisões conceituais entre agentes e suas especificidades para que 



54  

por meio de aberturas possa haver caminhos de vínculo com mundos mais que 

humano. Agora, nas palavras de Nastassjia Martin, 2023:   

  
[...] na ausência de vida e de morte, de saúde e de patologia, tudo se 
torna indiferente, e a ideia de um meio entendido como meio abiótico 
(físico, químico, geológico) torna-se estruturante. Contudo, nas últimas 
décadas, pudemos ver o ambiente se reanimar, as ciências e as 
filosofias do meio ambiente tendo exportado a dimensão normativa do 
vivo para o que antes se considerava o “meio abiótico”. Isso só foi 
possível a partir do momento em que diversas disciplinas científicas 
mostraram que esses meios, na realidade, eram construídos por e 
para os seres vivos e, portanto, era uma extensão deles. Em outras 
palavras, a separação vivo/não vivo, animado/inanimado, do qual 
somos herdeiros ao menos desde o fim do século XVIII, atravessa todo  
o nosso regime de conhecimento – das ciências biológicas e 
ambientais à antropologia. (Martin, p. 218-219)   

  
A grande questão não é sobre qual será a versão predileta para se pensar o 

mundo e suas qualidades enquanto seres, mas na abertura para se pensar mais além, 

“dirigir-se a eles”, ou estabelecer uma relação mais direta com o invisível e o não 

óbvio. Ainda nas palavras de Martin:   

  
Voltemos nosso olhar para além dos corpos e pensamentos dos seres 
vivos tal como estes foram apreendidos no momento da especiação. 
Viajemos ainda mais longe, em direção à tentativa humana de silenciar 
o pensamento e dissolver os corpos, para substituí-los, ambos, pelo 
mundo. Existiriam maneiras humanas de se aproximar das formas e 
expressões dos elementos? Dos meios pelos quais certos coletivos 
humanos às vezes tentam reduzir o incessante diálogo interior para 
substituí-lo pelos próprios fluxos elementares? Espaços buscados na 
existência, onde as sensações diante do que se move “sem corpo e 
sem pensamento” por toda parte pudessem tender para a imediatez, 
para a ausência de mediação, como no caso dos animais? Dária e sua 
família reconhecem no cotidiano a tendencia dos humanos a se 
confinarem em si mesmos. Das profundezas de sua floresta, uma de 
suas grandes razões de ser é evitar a todo custo o confinamento no 
limite de seus corpos, de seus espíritos, de sua espécie, isto é, de sua 
humanidade. (Martin, 2023, p. 221)  

  
Segundo Hillman (2013), a psique se move em direção à Hades, o telos de cada 

alma move-se em direção à profundidade das conexões invisíveis do mundo dos 

mortos, mas que não pode ser confundida com a morte literal, pois é ilimitado em 

profundidade. Portanto, quando Hillman convoca uma psicologia da morte, o que está 

sendo convocada é a passagem de um estado psíquico para outro, uma capacidade 



55  

metamórfica da alma que na interface com as manifestações de seus mortos pode 

sofrer transformações significativas no olhar atento do “ver através”. O “fazer alma” é 

um movimento de atenção mútua aos fenômenos do fracasso, da desintegração, 

dissolução de tudo o que é fantasiosamente fixo no imaginário psíquico das 

impregnações neuróticas da sociedade moderna.  Pede-se a dissolução do uno, do 

universalmente estabelecido para a abertura da multiplicidade, uma desintegração 

para a integração de um estado mais fluído e aberto para a mais existência que 

sondam caminhos de troca pelos meios mais misteriosos como os sonhos, visões, 

sinais e manifestações. Os sonhos em comunhão com o aspecto mortífero de Hades 

nos carregam para baixo em movimentos depressivos, vagarosos, entristecedores e 

introspectivos como se fossem solicitações da alma pela suspensão do tempo e 

flacidez do ego.   

Talvez seja essa a diferença entre Hades e Geos que como pudemos ver 

anteriormente no texto, carrega a sua dimensão material, temporal somado a sua 

dimensão imaginal. Geos é o que podemos chamar de composto imaginativo da 

matéria que nos exige tamanha dissolução e porosidade do ego que ao ser 

atravessado por essa dimensão e entidades temos a sensação de transe, loucura ou 

desmembramento, assim como nos atravessamentos de Hades. Em ambos os casos, 

somente nos é possível estarmos atentos e abertos para manifestações outras, de 

estranhos estrangeiros, se quisermos estabelecer algum tipo de contato com esse 

campo. Somente nos é possível estar conscientes dos agentes Não Vivos e suas 

misturas de corpos imaginais e físicos. Para Hillman (2013) somos todos 

transformados em pacientes na experiência com o mundo das trevas dando-nos um 

novo sentido de paciência, na qual somos convocados a dar atenção ao nosso 

sofrimento numa atitude esperançosa na “espera” da morte, que por sua vez significa 

do ponto de vista simbólico colocar nossas noções de mundo diurno para dormir.   

Quando vi a terra estremecer, relembrei dos ancestrais mortos da minha família. 

Percebi que em muitas palavras e gestos presentes na minha história pessoal havia 

mensagens que não tinham sidas formuladas neste tempo ou por pessoas com as 

quais não tive contato direto e misteriosamente seguiam vivas e atuantes. Tudo aquilo 

que já havia estudado sobre complexos geracionais, culturais, sombras familiares, 

mensagens de duplo sentido, dores do mundo tinham sido ali escancaradas. 

Experimentei um sentimento difuso que me impunham a experienciálo, me fazendo 



56  

entender que precisava recriar algum contato com essas presenças. Seriam os sinais 

de pedidos para que não nos esqueçamos dos nossos mortos? Estariam todos eles 

vivos em algum lugar se fazendo ser lembrados através de sinais e sintomas? Foi 

exatamente neste instante que as mensagens paralisantes do ventre da Terra 

chegaram e me senti convocada para a mudança de curso do tema do meu trabalho, 

depois de obviamente ser capturada por uma enxurrada de emoções e 

atravessamentos disformes. Nada poderia ser feito naquele momento a não ser fazer 

daquilo prioridade, deixando todo o resto de lado. Festina Lente, uma pressa para 

escutar lento e atentamente o que estava sendo manifestado. Parar, sentir e ouvir. 

Para escutar é preciso de silêncio. (Despret, 2023).  

Privatio boni (a privação do bem) é a explicação cristã de como foi definido o  

Mal, fruto do número binário criado por Deus no segundo dia depois de separar as 

águas de cima e as águas de baixo. Um jeito de negar que o Mal tenha uma existência 

absoluta, mas um caldo que é composto por uma sombra que goza da existência da 

luz, à sua origem simbólica permanece em tudo que é escuro, desconhecido, 

enigmático, misterioso, barulhento, defeituoso, diferente, e tudo aquilo que foge da 

imago Dei (imagem de Deus). Segundo Jung, o cristianismo foi responsável por 

introduzir uma cisão entre natureza e espírito, elevando o espírito humano para uma 

liberdade divina capaz de pensar a natureza e transformá-la, enquanto toda aquela 

sombra permaneceu dissociada e “embaixo”.  Fruto desta visão de mundo, é o lado 

tenebroso do homem que se vincula com a physis, a matéria, a terra e a natureza que 

o impõe no processo de morte (Jung, 2012c, v. 11/2). A morte só pode ser dignificada 

àqueles que seguiram os propósitos divinos, que vive a fonte da ausência do pecado 

e que não pode por esse motivo representar o humano em sua totalidade. O paraíso 

tem cores brancas sem contato contínuo com o mundo terreno a não ser que sejam 

almas penadas ou anjos caídos como disse Hillman sobre a uso da cor “celestial” 

desde a Grécia antiga: “O branco significa pureza ritual e santidade espiritual, não admitindo  

nem o negror da morte nem a vermelhidão da carne”. (Hillman, 1986, p. 4)   
Neste sentido, a alquimia como caminho alternativo e complementar da religião 

cristã buscou por meio da Opus, libertar o quarto elemento negado e atribuído à 

matéria, o Mal. O que precisava ser extraído da terra era a sabedoria, o lumen, a 

anima mundi, alma do mundo, para compor o elemento que falta para a síntese do 

Uno, a idéia de totalidade que contém todos os opostos, luz e sombra, que implica 



57  

uma só personalidade humana que abarca todos os elementos, O Anthropos, ou 

homem cósmico primordial. Jung:  

  
O peso obscuro da terra também faz parte do conjunto. “Nesse mundo” 
não há bem sem mal, dia sem noite, verão sem inverno. Mas ao 
homem civilizado talvez falte o inverno, porque pode muito bem se 
proteger contra o frio; talvez falte a sujeira, porque pode lavar-se, 
talvez falte o pecado, porque pode, cautelosamente, isolar-se dos 
demais homens; evitando assim muitas ocasiões malignas. Pode 
parecer bom e puro a seus próprios olhos, porque não sofreu as 
necessidades do outro para lhe ensinar. O homem da natureza, pelo 
contrário, possui uma totalidade que se poderia admirar. Mas, a rigor, 
nada existe nele que mereça admiração. O que nele se encontra é a 
eterna inconsciência, o pântano, a sujeira. (Jung, 2012c, §264)  

  

Não só os mitos judaicos cristãos contam sobre a origem do mundo e a 

passagem do disforme para a forma, como outras culturas possuem seus próprios 

mitos de criação em que muitos deles fogem da concepção do Um como criador para 

simbolizar a origem das diferenciações como encontros acidentais ao invés de 

intencionais. No tempo anterior ao processo de especiação, o tempo do mito, 

costumeiramente começam com a narrativa de um mundo em latência de suas 

potencialidades criativas, não existe diferenciação dos seres, de seus corpos ou alma 

com contornos, são ao invés disso fronteiras porosas proporcionando metamorfoses 

em relacionamentos transespecíficos, contínuos e infinitos. Em algum momento o 

tempo do mito cessou impondo à matéria corpos limitados por suas constituições 

diversas para se estabilizar no tempo ou por um tempo, em que esses corpos foram 

de alguma forma tomando distância entre si ao se especificarem, até que “o tempo do 

mito seja reativado em um mundo agora diversificado, e as coordenadas iniciais desse 

meio específico sejam redistribuídas.” (Martin, 2023 p. 109).  

A autora “lança luz” a uma questão importante sobre o caráter mítico. É 

importante que criemos uma certa desconfiança sobre a estabilidade dos seres. Esse 

ser polimorfo que supera a dualidade é a figura do trickster, cujo objetivo é um misto 

de indiferenciação primordial e fazer emergir o processo de especiação ou 

diferenciação que podem encarnar nas mais diferentes formas desde que exerça seu 

papel fanfarrão errante criador de mundos. Infelizmente, a leitura dos mitos dentro da 

psicanálise se limita a considerá-los como fontes projetivas ou metafóricas para a 



58  

expressão de um mundo interior humano e exime qualquer participação não projetiva 

do mundo dos outros:   

  
Quando cedemos a essa facilidade interpretativa, não conseguimos 
apreender outras lógicas subjacentes a essas histórias que 
escutamos: não é possível haver um deslocamento em direção ao 
“pensamento selvagem”, mas apenas a bricolagem de um espantalho 
assustador que representa nossas próprias psicoses, que, relegadas  
aos mundos ditos pré-modernos, justificam comodamente suas 
reminiscências noturnas. (Martin, 2023, p. 122)   
  
  

Na psicologia junguiana o trickster é uma estrutura arquetípica da psique que 

representa uma consciência mercurial indiscriminada da sombra, de natureza dual é 

símbolo de transformação psíquica. O trickster por sua natureza ambígua, polimorfa, 

de múltiplos sentidos, torna-se um articulador da vida para além das formas 

consolidadas. Na tentativa de transformar símbolo em signo, foi associado ao 

arquétipo da transgressão, tornando-se então o violador que desestabiliza as 

estruturas em uma cultura que tende ao imutável. Representa as criaturas deformadas 

sejam elas humanas ou não, que em consequência das próprias ações devem ser 

exterminadas.  

A idéia de que o trickster vive arquetipicamente no imaginário humano é uma 

visão um tanto reducionista para não dizer segregacionista do restante do mundo que 

existe por trás dessa imagem.   

Vinciane Despret (2023, p. 93) vai dizer que o espiritismo, religião qual Jung 

teve contato através da família de sua mãe e possuía tamanha curiosidade, é um 

dispositivo de resistência não só à instituição religiosa com seu contrato não 

regulamentado com os mortos como também ao positivismo científico muitas vezes 

contradizendo suas explicações para fenômenos enigmáticos.   

Na mesma linha de pensamento, a autora se refere ao espiritismo também 

como um instrumento de resistência às teorias psicológicas dominantes da pessoa 

enlutada em que o investimento libidinal deve se retrair em direção contrária ao objeto 

perdido para voltar a ser reinvestida no mundo e em outros objetos, caso contrário 

corre-se o risco de se transformar em melancolia que na visão freudiana significa ser 

o fracasso do luto. Na direção contrária, o espiritismo implicaria uma organização de 



59  

intensificação dessas relações no qual o morto está ativamente implicado e o médium 

como personificação da porosidade da alma busca atuar nas brechas entre mundos.  

Ela diz:   

  
Eles são uma contradição viva daquilo que, segundo a norma, define 
o psiquismo e o repertório aceitável das suas faculdades. Foi isso que 
aprendi assistindo às sessões: os médiuns cultivavam outra maneira 
bem diferente de pensar e sentir. (Despret, 2023, p. 94)  

  

No Brasil, a umbanda tornou-se uma religião totalmente brasileira fruto de um 

conjunto de símbolos e figuras míticas que foram associadas não por estratégia de 

controle social, mas um hibridismo em confluência de conteúdos simbólicos que cada 

uma das entidades carrega, desde os Orixás do candomblé, os caboclos e 

encantados, kardecistas, sincretismos com os santos católicos, a práticas de 

pajelança com o uso de medicinas a base de ervas e fumaça. Os caboclos foram 

divinizados pelos povos africanos que chegaram ao Brasil colônia escravizados de 

grupo linguístico bantu. Nas suas tradições e sistemas religiosos era indispensável 

que fossem cultuados os donos ancestrais da terra, chamados inquice. A linhagem 

ancestral legitimada como habitante da terra que recém chegavam eram os povos 

indígenas e a partir de então inicia-se o processo de hibridismo e sintetização cultural 

e religioso elevando o “índio” (indígena) à condição de inquice, divindade ancestral 

ligado à terra e conhecedor de caminhos cultuado nas cerimônias de candomblé de 

caboclo. Construiu-se um conjunto de encantados fonte de divinização dos excluídos, 

casas de santos e terreiros para que fossem recebidos os “mensageiros e 

representantes, os antigos indígenas da terra para orientar e receitar em favor dos 

consulentes aflitos ou doentes.” (Zacharias, 2020, p. 108)     

Esses campos que flutuam entre mundos, ao invés de patologizar a dor, os 

dispositivos espíritas e espíritos iluminados das religiões de matriz africana permitem 

uma pedagogia da dor oferecendo respostas significativas para as experiências 

vividas. Ao invés de trancar a dor no interior do indivíduo sofredor, o médium é 

concebido como um intérprete sensível da dor do mundo e do mal. (Despret, 2023, p.  

96)   

Segundo Jung (2012c), o caráter numinoso das experiências religiosas, que 

podem ser ensinamentos, experiencias místicas, comoções, iluminações, sinais, 



60  

consistem em sentimentos de total domínio afetivo que pode levar o homem moderno 

à profundo temor de perda de consciência por seu modo racionalista de se portar e 

vivenciar o mundo. Por desconhecer tal natureza, os mais “orgulhosos”, ou neuróticos 

tendem a recalcar ou repelir o fenômeno o considerando obscuro, irracional ou 

patológico, fazendo com que não encontrem ambiente para que a experiencia seja 

simbolizada e podendo levar o sujeito à dissociação tomado pelo caráter inconsciente 

das experiencias místicas.   

Não é preciso estar diante de uma experiência mística para testemunhar uma 

abertura de portal das vidas mais que humanas e comunicações significativas entre 

vivos e mortos. Duas cenas clínicas:   

Não era a primeira vez que a avó de uma paciente se fazia presente na sessão. 

A paciente não sabia explicar, mas aquela sessão de constelação familiar havia 

desbloqueado algo. Seria obra da avó? Um feitiço desfeito que fazia com que ela 

nunca encontrasse alguém com quem pudesse desenvolver uma relação? Se 

perguntou. O primeiro encontro com a avó foi em uma visão em que se levantou 

dúvidas sobre um bebê que diante das suas investigações familiares acabou 

revelando a história de um segredo de que havia sido concebido um filho de seu avô 

fora do casamento que culminou na separação dos seus avós paternos no passado. 

Havia ali uma marca, parte da história da sua desconfiança. Tinha me perguntado 

sobre o que achava dela ir à uma sessão de constelação familiar e a encorajei com a 

finalidade de um possível enriquecimento de imagens sobre as dificuldades da 

paciente. Posteriormente, constelando essas relações, a paciente entrou em contato 

com as marcas fósseis impregnadas nos segredos de família. Alguém sempre 

ocupando silenciosamente aquele lugar fazendo com que misteriosamente não se 

sentisse apta para oferecer a ninguém. A paciente ficou me olhando curiosa para saber 

se eu tinha explicações para a estranha coincidência de que após o aparecimento ou 

“remembramento” (Despret, 2023) da avó ela estaria prestes a iniciar um namoro 

saudável, o que nunca ocorrera antes sua maior queixa. Um mistério desagradável é 

motivo de sobra para essa paciente derrapar na sua marca registrada de rigidez e 

seriedade como tentativa de controle. Ela acabou sendo desmontada pela presença 

da avó que mudou todas as pedras do caminho de lugar. Se foi a avó ou não, pouco 

importa. Importa mesmo é poder aprender a conviver com o enigma experienciado. 

Sinais não precisam ser explicados, não é isso que os mortos (tampouco os Não 



61  

Vivos) querem, não querem que desvendem seus enigmas, querem através de nós 

continuar suas trajetórias, esperar um futuro post mortem um pouco menos sombrio 

que o nada, e ainda com a possibilidade de um progresso (Despret, 2023 p. 96). 

Obviamente do ponto de vista psicológico, mudanças estruturais estavam 

acontecendo para que a paciente pudesse sustentar melhor os seus mistérios e 

dúvidas sem recorrer rapidamente ao controle da realidade. Talvez essa tenha sido a 

chave de abertura para a presença de uma ancestralidade marcada por dores 

conjugais e complexos geracionais que também se repetem na relação dos seus pais 

causando profundo desencantamento e endurecimento da alma.   

Outra cena, outro caso. Logo nos primeiros atendimentos um paciente se 

apresenta com sintomas severos de ansiedade. Muitos dos seus sintomas poderiam 

estar relacionados não só às mudanças de trabalho, mas também a perdas 

significativas e recentes da avó paterna e da mãe que falecera de um processo 

exaustivo de câncer de intestino. Costumo pedir sonhos ao me apresentar e ele me 

relata que com a avó já tinha sonhado uma vez dizendo para ele que estava tudo bem 

com ela, mas não esconde a sua frustração de não ter tido a mesma sorte sendo 

presenteado pela presença da mãe em seus sonhos que havia falecido há um ano 

mais ou menos. Se apresentava hora com seu lado menino desenhista de raiz artística 

herdada da avó, ora como um executivo exemplar na expectativa das técnicas de cura 

e tarefas mirando a sua melhora. Tinha muitos motivos defensivos para não se lembrar 

da mãe. Sofria de arrependimentos por não ter estado mais próximo dela devido ao 

seu jeito sufocante e queixoso, além de memórias extremamente dolorosas devido ao 

agravamento da doença. Em poucas sessões o paciente começa a trazer múltiplos 

sonhos com a mãe. O primeiro muito marcante como uma lembrança reconstruída de 

um almoço rotineiro de domingo, mas carregado de uma cena forte parecida com a 

que de fato aconteceu quando ficou evidente que a doença da mãe estava se 

agravando. Era a lembrança de um momento muito triste que estava evitando, porém 

parece que abriu um portal para outros “sonhos-encontros”. Passado esse sonho 

trouxe muitos outros sobre os raros momentos em harmonia com a mãe. Essa série 

de sonhos foi como fazer as pazes com o passado marcado por mágoas, ausências 

e culpa. Teria feito as pazes com a mãe depois de sua morte? Aparentemente sim.  

Mais uma vez trago Vinciane Despret para ilustrar as ações dos mortos:   



62  

  
Os mortos re-suscitam. Estimulam re-fabricar o passado no presente. 
Será o caso, por exemplo, da mensagem que se organiza em torno do 
rancor e do ressentimento. Há quase sempre alguma coisa que não 
foi feita, que não foi dita, que não foi compreendida. A morte não 
impede a resolução de conflitos que não foram resolvidos. Pelo 
contrário, os mortos tomam uma parte ativa, que não puderam assumir 
quando estavam vivos; às vezes se explicam, vêm pedir ativamente 
ao vivo para perdoá-los. (Despret, 2023, p. 97)      

  

O que são as sessões de terapia senão movimentos rumo ao profundo 

empenhado em ouvir o que os ossos tem a dizer? Não somente no intuito da 

reconstituição de fatos do passado, mas sobre refletir sobre o processo de 

desertificação da alma. Diria que é menos sobre a reconstrução dos fatos do passado 

e mais sobre como as marcas do passado se fazem presentes nos atravessamentos 

sintomáticos dos vivos, e como meios de flexibilizar histórias míticas fixadas em um 

tempo histórico para recriar pontos de conexão com presenças no hoje diante de suas 

ruínas e pântanos em uma grande aventura de incertezas e errâncias. James Hillman 

(2015, p. 173): [...] Então, os mortos se tornam, de novo, mais e mais importantes, 

porque trariam algo de desconhecido ou incompreensível ou altamente enigmático.” A 

psicoterapia se inscreve como meio, como ponte entre mundos daquilo que faz 

questão de provar que não está inerte com uma escuta atenciosa e cuidadosa com o 

fenômeno manifestado. Para Clarissa Pinkola Estés (2014), coletar histórias é uma 

atividade paleontológica contínua, e quanto mais encontrarmos ossos mais próximo 

de uma história inteira. Quando nos sentimos desterritorializados, algo nos vira as 

costas como nos ensina os Karrabing através dos escritos da antropóloga Povinelli, a 

desertificação se apresenta como nova configuração da paisagem. Segundo Clarissa, 

os antigos acreditavam que o deserto era o lugar de revelação divina e que a vida se 

apresenta de forma condensada, em escassez de umidade, árida, aparentemente 

inerte. Entretanto, no deserto quase tudo acontece no subsolo, misterioso nas suas 

formas de vida carentes, que podem aparentar lugares vazios e sem vida. Mas tudo o 

que tem valor psíquico, mesmo depois de morto, pode ser ressuscitado ou 

transformado em outro estado do ser. A seguir descrevo mais uma 

passagempaisagem clínica do encontro de um paciente com o Deserto:   

Desde que chegou ao meu consultório era a segunda vez que desertava, entre 

um deserto e outro, esse homem somente se permitiu estar em lugares exuberantes 



63  

que garantissem que nunca mais passaria pela sensação de sede e não encontrar 

água. Um dia encontrou algo que não sabia ser um oásis ou miragem e acabou não 

contemplando a paisagem o suficiente para permanecer ali, era novamente o fim de 

um relacionamento. Sobre a sua nova peregrinação no deserto, disse que dessa vez 

não sairia de seu caminho de sofrimento em busca de atalhos com promessas falsas 

de farturas defensivas. No mesmo instante se lembrou de um caderninho com a 

anotações de um deserto já explorado da outra vez. Escolheu uma página para ler e 

lembrar de como era caminhar no deserto antigamente e repentinamente o Deserto 

se personificou ali. Para a sua surpresa, era um Deserto que tinha ido visitar no 

passado, e que dessa vez o visitava inesperadamente no presente, nos relatos do seu 

caderno de memórias. Aquelas palavras de dor tinham sido escritas no Deserto (do 

Atacama), um deserto personificado e material que naquela época decidiu ir mesmo 

sem a companhia de sua ex companheira após desmarcarem a viagem por conta do 

término do relacionamento. A viagem deles tinha se tornado a dele, e agora era um 

encontro entre o paciente e o Deserto que havia visitado em corpo e alma no passado 

e tudo o que um dia eles trocaram, agora podiam continuar a trocar. Havia ali um 

deserto literal ao mesmo tempo que imaginário, que estou entendendo como a 

presença de Geos.     

Diante de todos esses relatos-imagens-paisagens fica a pergunta: Seria mesmo 

a vida psíquica tão distante da matéria? Hillman (2013, p. 67) diferencia alguns 

aspectos importantes para nos guiar sobre esse mistério e faz a distinção entre o 

“ctônico e o terreno, entre fundamentos invisíveis e chão tangível, entre escuridão da 

alma e negritude do solo, entre profundezas psíquicas e profundidades concretas”. O 

autor escreve a partir da comparação com hieróglifos egípcios onde essas diferenças 

estão relacionadas a distâncias: a terra, Aker ou entrada para mundo subterrâneo na 

hora da morte, e o reino dos mortos de Anúbis, um cão-chacal preto-azulado. Como 

podem perceber, o preto está representando o lugar da morte e do submundo em 

oposição ao paraíso branco como vimos acima. Segundo Hillman (1986) essa 

oposição branco-preto foi concebida por uma fantasia pouco sofisticada de 

diferenciação de opostos que desloca as sombras do branco para o negro do outro 

lado. Para ele, os extremos mais do que se tocam, eles se misturam lembrando uma 

das máximas de Jung sobre a teoria dos opostos que devolve ao branco sua condição 

mística igualmente sombria e venenosa, e do mesmo modo reconhece no preto sua 



64  

capacidade de cura. Ambos capazes de transitar entre medicina e veneno, e que ser 

acometido por uma condição de fragmentação e decomposição no submundo 

psíquico podem ser caminhos de desertificação, aprofundamento e cura da alma.   

Hillman (2013) pede cuidado com a literalização da morte, que em sua opinião 

está cada vez banalizado em simplificações clichês sobre o mistério. Morte para 

Hillman é a direção, o telos da alma no seu caminho de individuação. A individuação 

da alma percorre em sentido para dentro e para baixo, em movimentos de sentimento 

vagaroso e exige ampliações estéticas nas experiências com o mundo e um olhar 

atento às manifestações da alma em seus sonhos, sintomas, e por que não nas suas 

paisagens?  

As distinções dos níveis do submundo garantem a liberdade da natureza e do 

reino psíquico para que também possam transitar independentemente. Chthon e ge 

não são o mesmo lugar nem evocam os mesmos sentimentos, enquanto o primeiro é 

o que Hillman (2013, p. 63) nomeia como mundo das trevas e tem sua origem nas 

profundezas frias e mortais, o segundo se relaciona mais com fertilidade. Este tipo de 

chão profundo não é a mesma coisa que a terra escura. Chthon fica abaixo e além de 

Ge que é a terra e tudo o que se materializa nela e para ela. A preocupação do autor 

foi a percepção da vulgarização do arquétipo da Grande Mãe Terra para designar 

todos os aspectos do profundo, primitivo e terreno, ignorando os movimentos 

herméticos, dionisíacos e até atribuídos a Zeus e suas influências no submundo.   

Mais especificamente, o autor (Hillman, 2013) amplia para três níveis 

imaginativos da terra e do submundo. Primeiro Ge, uma imaginação terrena que está 

ligada ao crescimento e regeneração, fecundidade e produtividade, mapa, localização 

geográfica. O segundo nível de Ge é (Ge-Têmis) e é de ordem ritualística e territorial, 

onde Ge como base física se interrelaciona com a base psíquica de uma comunidade 

ou indivíduo, o “seu lugar na terra”. É o lugar onde se forma a base espiritual e 

imaginativa da matéria para o surgimento de rituais e leis que possam por exemplo 

garantir a fertilidade da terra. Para enfim chegarmos ao cton, o terceiro nível ou as 

profundezas do mundo dos mortos.   

Mas partindo de uma mente politeísta, os níveis de Ge podem ser imaginados 

menos fronteiriços como na perspectiva de Patrícia Berry, citada por Hillman (2013, p. 

66), que entende Ge ”tanto como material, terra maternal quanto vazio ctônico”. 

Patrícia Berry (2014) nos alerta que carregarmos fortemente enraizadas as fantasias 



65  

de bondade, limpeza, realizações objetivas e progressivas, e por esse motivo 

negamos a divindade da terra e do solo apartando-a de nossas vergonhas, 

complexidades e criaturas ctônicas. Para ela, as profundezas do materno são o mundo 

das trevas, pois o reino original de Gaia na mitologia grega incluía os dois reinos, o 

superior de fertilidade, vida, nutrição e crescimento, e o mundo subterrâneo da morte, 

da limitação e do fim.  Mesmo que o perigo seja cair no reducionismo físico do aspecto 

espiritual da matéria, é de suma importância frisar a não distinção de valor entre as 

duas funções simbólica e terrena, “podemos servir a terra e estarmos no chão de mais 

de uma maneira, ou seja, por meio de atividades psíquicas, e não apenas através de 

atividades naturais.” (Hillman, 2013, p. 67) Não podemos definir as fronteiras da 

psique humana, uma vez que sabemos que tudo o que venha a ser “Eu” extrapola 

pelo menos em partes aquilo que eu conheço, pertencendo à territórios do substrato 

psicóide, onde matéria e psique se misturam. Nas palavras de Hillman (1995, p. xix):   

  
Esta fonte psicóide refere-se ao substrato material da vida: como o 
cálcio, inorgânico por categoria, mas, como os ossos, animado pela 
atividade dos seres vivos. Do ponto de vista material, o substrato 
psicóide tem efeitos; do ponto de vista psicológico, estes efeitos 
podem ser discutidos como intenções.... Então, novamente, onde 
termina a psique e começa a matéria? Para os pioneiros da psicologia 
como terapia, os níveis mais profundos da psique fundem-se com o 
corpo biológico (Freud) e com a substância física do mundo (Jung). 
(tradução livre) 1  

  

Segundo o autor, o mistério e a incerteza sobre onde se situa a psique e sua 

relação com a matéria é responsável pela capacidade imaginativa que é capaz de 

ressignificar a terapêutica com o mundo, que foi limitada por uma psicologia que não 

nos encoraja a olhar emoções, relações, desejos, queixas fora das proporções 

humanas. Hillman (1995) sugere que grande parte da psique está situada fora dos 

corpos, como o ar dos pulmões e todas as misturas e participações exigidas para 

acontecer um ato de respiração, e que tratar o interno exige atenção com o externo. 

Assim como Nastasjia Martin nos conta que para os even, animais dão indicações 

 
1 This psychoid source refers to the material substrate of life: like calcium, inorganic by category, but, 

like bones, animated by activity in living beings. From the material perspective the psychoid substrate 
has effects; from the psychological perspective these effects may be discussed as intentions...So, 
again, where does psyche stop and matter begin? For the pioneers of psychology as therapy, the 
deepest levels of the psyche merge with the biological body (Freud) and the physical stuff of the world 
(Jung). (original)   



66  

sobre as direções dos fluxos geofísicos, Hillman reconhece que paisagens entram em 

consonância com os animais, e nós somos animais, quando percebido com atenção. 

Isso significa que o mundo inteiro pode ser nosso consultório, uma vez que não 

podemos nos estudar apartado do território. Sem ter entrado em contato com os  

Karrabing ou Elizabeth Povinelli, Hillman (1995, p. xxiii) afirma:   

  
A observação cuidadosa conduz sempre para além do imediatamente 
observado, e devemos seguir os fenômenos, as patologias, em vez de 
sermos limitados pelo nosso próprio “corte”. (tradução livre)1   

  

Os mortos, os sonhos e os elementos transitam em um degrau anterior ao do 

mundo das trevas, em seu estado “como se” estão situados e aterrados em algum 

lugar do além-mundo, ou entre-mundos, onde podem existir mediante a capacidade 

imaginativa de suas intenções, desejos e abstenções a serem cuidadosamente 

observados e compreendidos coletivamente. Geos é a zona qual os mundos 

imaginativos da matéria podem se tocar, onde terra pode ser chão, esqueletos podem  

  
mover-se, paisagens podem se desertificar, sonhos podem se manifestar, e animados 

e inanimados podem co-habitar sem que precisemos animar os Não-Vivos. Gostaria 

de destacar que concordo com Hillman (2013) quando ele diz que não podemos 

cometer o erro de literalizar a morte, pois de fato os Não-Vivos não são os mortos, 

embora possam ter sido um dia parte daqueles que morreram, hoje se encontram em 

outro estado de existência. Acessar o território Geos exige uma meticulosidade 

sensitiva que não permite aos humanos o abandono do faro animal, nem do nosso 

senso de comunidade ampliada e pertencimento extra-específico, com alianças e 

misturas, ao invés de rupturas entre Vivos e Não-Vivos. James Hillman sobre os 

tropeços da psicologia analítica na tentativa de conceituar o conhecimento em 

contraposição da capacidade dela de escuta dos caminhos:   

  
[...] Mas suponha que a psicologia fosse realmente uma prática, não 
um campo de conhecimento ou de sentido, mas um caminho, como 
ele (Jung) tão frequentemente usava a palavra. Uma forma de vida, 

 
1  Careful observation always leads beyond the immediately observed, and we must follow the 

phenomena, the pathologies, rather than be hemmed in by our own "cut". (original)  



67  

uma forma de ver, de escuta, de resposta, de sentir os deuses do 
mundo...Eu sou um psicólogo, vivo o mundo, você poderia dizer, 
através da alma. Não sei muito bem o que isto é, ou o que significa, 
mas isso me salva de tentar imaginar que estou engajado em entender 
o mundo, e volto ao que disse antes sobre apreciar o mundo, mais do 
que conhecê-lo. Não um mundo pensado, mas um mundo belo. E o 
que acontece então na forma como você está no mundo, e com o 
mundo. (Hillman; Shamdasani, 2015, p. 197)   

  

A noção de temporalidade transcendida não é o tempo de Kairós, mas conversa 

com. Geos sustenta-se em Cronos, e possui abertura de comunicação com a 

dimensão de Kairós. Sua temporalidade cronológica medida em eras transcende a 

capacidade egóica por extrapolar o arsenal de imagens colecionáveis humanas do  

Anthropos, sendo assim coleção destinada a Geothopos.    

    
4 SAUDAÇÃO AOS MORTOS   
  

É importante sublinhar que todo o percurso dessa pesquisa foi escrito a partir 

de atravessamentos psíquicos e olhares contaminados culturalmente sob a 

perspectiva antropocêntrica. Dito isso, as conversas entre mortos, não vivos e 

psicologia analítica se propuseram a expandir para além do imaginário vigente 

humano sentido ao reconhecimento de forças que nossa humanidade não é capaz de 

entender. O desafio, portanto, jamais buscar-se-ia dominar sobre esses saberes, mas 

ceder à entrega convocada por uma carta vinda de Geos e dar atenção às 

manifestações sem o ímpeto de conscientização ou intelectualização das presenças 

mais que humanas.   

A psicologia profunda busca movimentar-se sentido ao submundo psíquico com 

abertura para a reanimação dos mortos e ao que foi esquecido e enterrado. São 

reverberações inconscientes e arquetípicas sobre nossa negação da morte como 

profundidade de aspectos indesejáveis culturalmente e acrescento a necessidade de 

percebermos a negação dos não vivos como agentes e imagens na sua temporalidade 

e ritmo. Como nos diz Hillman (2013, p. 108): “apenas agora Hades começa a 

reaparecer em novas e agourentas preocupações com os limites de crescimento, a 

crise energética, a poluição ecológica, envelhecimento e morte”.   



68  

Meu esforço foi pelo empenho no reconhecimento da pluralidade de formas de 

existências capazes de atividade psíquica e contribuições interespecíficas 

pertencentes ao mundo vivo e não vivo.   

Viviane Despret (2023, p. 103). me inspirou a escrever borrando os limites 

imaginários entre mundo e submundo. Segundo ela, os sinais dos mortos lembram, 

re-invocam e remembram (re-member) experiencias passadas no presente para 

serem lembradas sob forma de sensações. Dessa forma nós vivos somos tocados 

muitas vezes nos responsabilizando pela reconstrução do passado, abrindo ou 

ampliando para novas possibilidades de futuros. Agir e transformar maneiras de ser, 

não retrospectivamente, mas retroativamente. (Despret, 2023, p. 102).   

A partir dos complexos que se retroalimentaram com/nas próximas gerações 

podemos contar inúmeras histórias. Cada indivíduo é um continuum de emaranhados 

de acontecimentos geracionais, poço de mensagens de múltiplos sentidos que a cada 

narrativa cria versões e transformações que fazem parte dessa rede de conexões, 

fazendo-se secundaria a importância da ordem dos fatos.   

Hoje percebo que as presenças post mortem nos trazem oportunidades de 

aprender com a loucura que é muitas vezes um caminho possível de movimento e 

mistura daquilo que não encontra outras maneiras de transformação. Tampouco a 

escassez cessa com abundância quando a pobreza está por debaixo da pele/alma. 

Sintomas e traumas se fazem caminho por cartas vindas do submundo escritas por 

vidas mortas. Os mortos fazem daqueles que ficam fabricantes de narrativas (Despret, 

2023, p. 18).  

Brandão (2021) explica que episódios impactantes negados, segredos e 

memórias impedidas de transmissão psíquica, impõem à futuras gerações a tarefa de 

encontrar espaços continentes para a integração dos fragmentos de imagens e 

sensações dissociadas. Os conteúdos traumáticos permanecem agindo 

inconscientemente impedindo o processo de individuação em cadeia podendo gerar 

identificação com o caráter negativo do trauma potencialmente desestruturante 

quando simbolicamente não elaborado. O caráter do trauma é definido por Jung citado 

pela autora, pelo desvio do caminho daimônico do indivíduo.  Quanto mais se afastar 

da direção apontada pelo curso de sua alma a partir de eventos traumáticos, maior 

será a desestabilização afetiva.   



69  

As reparações traumáticas podem acontecer por meio de relações afetivas 

saudáveis (Brandão, 2021) que como ilhas de edição, reeditam os complexos por meio 

de afetos que contribuem para que novas narrativas continuem a ser contadas com 

experiencias de identificação e reapropriação da própria história, desbloqueando o 

caminho de individuação.     

Lembrei-me da primeira vez que descobri a morte entre o sete e oito anos de 

idade por meio de primos de segundo grau que faleceram em dois diferentes 

momentos. Recordo nitidamente da sensação de curiosidade para ver os corpos 

mortos em um caixão, o cheiro de um velório que é inesquecivelmente floral e triste. 

Ainda bem que meus pais nunca me pouparam de ir em velórios como fazem aos 

montes os pais e responsáveis por aí na tentativa de poupar as crianças do sofrimento. 

E o que na verdade fazem esses adultos, é separar as vidas recém-chegadas ao 

mundo de sua condição natural mortal sujeita ao submundo e criar uma barreira 

potente entre Vivos e Não-Vivos. Crescemos culturalmente indiferentes à morte, 

posteriormente nos chocamos e ficamos todos reativos pela impossibilidade de nos 

esconder dela.   

Medo é daqueles sentimentos que fazem a gente atacar ou correr, e muitas 

vezes se esconder. Talvez o medo tenha sido o maior interessado para que eu 

escrevesse sobre os mortos, os elementos, minerais e a areia movediça do 

submundo. Vinciane Despret me inspirou a vacilar juntos aos mortos com o intuito de 

modificar as relações e as maneiras de se relacionar. Busquei fazer como ela e 

escrever vacilando e coexistindo mundos:   

  
É cultivar a arte de passar de um mundo para o outro sem vacilar ou, 
para usar outra imagem, fazer com que se comuniquem maneiras de 
pensar e de sentir heterogêneas, normalmente contraditórias, e 
inscrevê-las em novas relações. É aprender a fazer coexistir. É a esse 
difícil exercício que os sinais convocam. (Despret, 2023, p. 84)  

  

As marcas ficam impressas nos ossos e tenho a intenção de valorizar, abrirlhes 

caminhos no meu imaginário e convidar outros a trilhar junto antes que se tornem 

simples fósseis inanimados esperando por areias movediças para a descoberta de 

algum arqueólogo que os exponha em museus. Através dos vacilos podemos 

encontrar lugares meios, entre mundos que permita a comunicação com o submundo 

seja por sinais, sonhos, histórias, tristezas, medos, descompensações, complexos, 



70  

manifestações metamórficas ou sintomas. Os Mortos e Não Vivos são os mensageiros 

da militância da porosidade da mente e seus cartazes indicam: Há pensamento fora 

das nossas cabeças! (Despret, 2023, p. 83)   

Para nos ajudar a ouvir as vozes que vem do subsolo é preciso de um 

pensamento ecológico como nos ensinou Thimoty Morton (2023), que inclui os 

aspectos sombrios da natureza, forças destruidoras e destrutivas, reveladoras do que 

não se quer ver ou ouvir. Um pensamento que busca narrativas que rasuram as 

tendências psíquicas mantenedoras do status quo, que exercem todos os seus 

esforços para manter o máximo possível da sombra embaixo da terra.   

O pensamento ecológico é capaz de se relacionar com um mundo mais amplo, 

rico em ontologias geontológicas, com narrativas outras com passagens entre vários 

mundos e várias vozes que se fazem sentir e existir. Uma narrativa que escreve 

vacilando pelos meios. Multiculturalismos e perspectivismos não significam que 

tenhamos um mundo integrado e harmônico, ao contrário, é um mundo rico em 

versões que muitas vezes são conflituosas e variadas, ao mesmo tempo que amplifica 

os contextos do “ou isto ou aquilo” rumo ao “e, e, e...” que desencadeiam outros 

pensamentos e se encadeiam numa emaranhada malha de histórias, narrativas e 

presenças. Uma “erótica das versões” com seus desejos de continuidade. “Essas 

histórias não encantam o mundo, como se diz com frequência, elas resistem à sua 

desanimação. Elas não lutam contra a ausência, mas compõe com a presença.”  

(Despret, 2023, p. 118-119)  

Sonu Shamdasani (2015, p. 197):   
  

Isso se conecta com outro aspecto de O Livro Vermelho, que é a 
afirmação da vida. A apreciação é claramente outro modo de expressar 
a afirmação da vida, a aceitação da existência em todas as suas 
formas.   

  

  
  
  
  
  
  



71  

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

    
5 CONCLUSÃO   

  
                                      Pedra Rolada   

                                             Mário Quintana (2005, p. 427)  
  

Esta pedra que apanhaste acaso à beira do caminho  

Tão lisa de tanto rolar – é macia como um animal que 

se finge de morto.  

  

Apalpa-a... E sentirás, miraculosamente,   

a suave serenidade com que os mortos recordam...  
  

Mortos?! Basta-lhes ter vivido um pouco 

para jamais poderem estar mortos.  

  

E esta pedra pertence ao universo deles,   
  



72  

Deposita-a  

cuidadosamente 

no chão...  

  

Esta pedra está viva!   

  

O resultado desse trabalho se deve ao reconhecimento de estar experienciando 

o empedramento de ideias e a um pacto com pedras semipreciosas que me levaram 

à lembrança de uma promessa que fiz aos minerais. Em meio a tudo isso, presenciei 

um episódio de dissociação capaz de desenterrar ossos geracionais e segredos 

familiares gerando uma completa desorganização coletiva que me impôs atenção e 

tempo. Precisei corajosamente me render ao vagaroso processo da paciência e 

perceber conforme o tempo passava que o empedramento estava se transformando 

em novas imagens ao diluir-se em convocações que me mobilizaram, movimentaram 

e me reorganizaram com inspirações para voltar a escrever. Como vimos toda 

aparição de Hades convoca a atenção absoluta ao sofrimento para uma atitude 

esperançosa na espera da morte e do contato sensível em mundo diurno em 

suspensão. Sincronicamente, a morte se fez presente em sucessivas aparições 

enquanto compunha o trabalho: Um pássaro morre ao bater na janela da casa onde 

busquei isolamento para estar junto às pedras, recebi o comunicado do falecimento 

de uma vizinha enquanto estava fora, fiquei chocada e entristecida com a notícia da 

morte de uma querida amiga de adolescência que resultou no resgate de vínculos do 

passado no presente, uma segunda vizinha também veio a óbito deixando dois filhos 

pequenos e por fim, me surpreendi com o sucesso de um comentário em uma página 

de enterros sustentáveis no qual comentei sobre o meu desejo de me tornar um ipê 

amarelo ao me decompor ao brincar de poder escolher sobre os misteriosos 

rearranjamentos outros.    

Há algo nos Não Vivos que seguem seus próprios princípios de movimento e 

transformação em ritmo potente de lentidão que não se interessa pela dualidade vida 

ou morte. Agentes não vivos e seres vivos trabalham juntos em tensões e 

rearranjamentos repleto de possibilidades e formas de existências que transcendem 

a imaginação humana.   



73  

Ao invés de escolher a lente por qual enxergar, podemos ampliar nossos 

olhares em confluências que buscam se misturar nas mais diversas versões de 

mundos coexistentes e interdependentes em complicadas malhas contínuas de 

metamorfoses.   

Na contramão deste movimento, o empenho cultural vigente acaba por 

“coisificar o campo psíquico com o objetivo de nos tornar posseiros de consciência e 

donos de terra, retirando dos Não Vivos a capacidade de suas humanidades outras 

como independência e seus próprios sistemas de existência e movimentos.   

O estado de participação mística com o território pode inaugurar campos de 

abertura e atenção mútua com forças vindas do submundo e de baixo da pele/terra, 

ao mesmo tempo que pode causar uma enorme e perturbadora sensação de 

turvamento da consciência e controle do ego. Jung já nos alertou que essas forças 

não pedem licença, apenas demandam e determinam que sejam escutadas em atitude 

de submissão, pois somos nós que pertencemos ao inconsciente e não o contrário. O 

arsenal de imagens humanas é apenas uma parte do inconsciente coletivo que flutua 

em meio a múltiplas outras coleções de imagens que fazem parte de outros universos 

de seres vivos e não vivos.   

Os sonhos tais quais como os Sonhares são manifestações e intencionalidades 

de seres míticos e ancestrais, tais como agentes terrenos que manifestam seus 

desejos, direcionalidades e conexões em misturas no aqui e agora. Sem porosidade 

do ego e da alma não podemos sequer cogitar uma abertura para o sentir e estar 

presente com a transformações das mais existências e vivenciar trocas com aquilo 

que os olhos não podem ver. Exige-se um estado de desmembramento, mistura e 

loucura como acontece na participação mística para uma espécie de fendimento que 

nos levaria a validar as presenças não vivas e chegar mais próximo do que podemos 

chamar de compreensão das diversas manifestações dessas entidades ou elementos.   

Os alquimistas sabiam que a opus dependia de uma atitude religiosa (re-ligare) 

com a matéria, que era preciso se “relacionar com” para que a alquimia pudesse 

acontecer. Havia mais do que intenções projetadas na matéria, alquimistas se 

misturavam em soluções junto aos elementos criando um elo profundo no processo 

de transformação buscando elevações de sabedoria e do espírito da matéria. 

Podemos dizer que de certa forma os alquimistas e Jung intuíram a existência de 



74  

confluências interespecíficas nos processos de individuação tirando, mesmo que de 

forma comedida, o Humano do centro.   

À medida que a sociedade moderna foi se universalizando tomando o progresso 

como sinais de evolução da espécie humana, foi se separando de tudo o que 

ameaçasse seu domínio e se rendendo ao pensamento sintético como modo de 

operação e construção do mundo. A fim de controlar e permanecer no controle da 

cadeia “alimentar”, fez dos outros seres vivos animalescos e vegetativos; e dos outros 

não vivos mortos, estáticos, imutáveis e inertes como fósseis inanimados disponíveis 

para serem usufruídos como fontes ilimitadas de energia, material e informação em 

nome do desenvolvimento.   

As geontologias inauguram perspectivas e temporalidades que devolvem a 

Geos o lugar de centro. O pensamento a partir das geontologias podem auxiliar a 

psicologia analítica no aprofundamento do contato e relacionamento com o Não Vivo 

como forma de aprofundamento do animismo, pois o animismo, como vimos, também 

pode ser aquele conceito aprisionador entusiasta por manter o Não Vivo predestinado 

a ser eternamente imóvel e imutável, encaixado em uma única forma de olhar que 

caiba dentro do espectro imaginativo humano. O animismo não precisa se limitar a dar 

vida para o inanimado, o Não Vivo não precisa ser visto como vivo, nós é que 

precisamos ampliar a capacidade imaginativa para novas realidades psíquicas e 

respeitar o seu direito de existência tais como “são” não vivos, transcendendo nossa 

fome de entendimento e controle da temporalidade.   

Ivki é a palavra que os even usam para se referir ao princípio de animação que 

tensiona as relações entre os seres, que traduzindo poderíamos chamar de animismo. 

Segundo esse princípio, elementos e mortos podem ser vistos como meta pessoas, 

aqueles que não tem alma individual, atravessam todas as coisas, possuem força 

própria que ultrapassa tudo o que os vivos, animais, humanos, plantas possam fazer 

ou dizer, além de possuir maneiras distintas de metamorfosear. Ivki pode ser 

entendido como manifestação da capacidade metamórfica e movimento. Não passa 

pelo entendimento de que vem ou é designado por alguma entidade superior, como 

Deus. Tudo é atravessado por Ivki, eu, você, os galhos, o vento que é soprado, não é 

superior, tampouco um espírito, que por sua vez também é atravessado pelo mesmo 

princípio de animação que tensiona casualmente, multifaceta ao atravessar todos os 

componentes do mundo. O poder é medido na capacidade de metamorfose, e a força 



75  

para agir vem do interior, a alma individual e seus impulsos; e do exterior com o 

princípio de animação que move todas as formas de existência, bem como suas 

diferentes temporalidades, ritmos e formas.   

A nossa ignorância parte do incômodo da limitação que temos perante os 

saberes geológicos e dos elementos e sua temporalidade inalcançável para a nossa 

compreensão. A psicologia analítica seguindo seu curso espiralado e tendencioso 

para o aprofundamento da alma sentido ao submundo se parece mais com formas de 

saberes orgânicos na busca pelo desenvolvimento do ser, do que com saberes 

sintéticos que visam a apropriações do ser e do ter.  Por esse motivo acho cabível e 

interessante que o campo de atuação se abra para novas confluências e 

transfluências que transcendam as geografias da alma, da pele e da terra. Novos 

imaginários urgem para que se abandone referências que coloquem o Vivo como 

centro organizador de merecimento e de continuidade, desconsiderando a 

importância, dinamismo e existência do Não Vivo. Reconhecer o tempo de Geos é 

poder renunciar à ideia de um único arsenal de imagens colecionadas pelos humanos 

desde suas primeiras pegadas humanóides como fonte imaginativa exclusiva de 

construções imaginais para expandir que estamos imersos em um oceano de imagens 

muito maior e colecionado por agentes em constante mutação muito antes de nós, 

capacitados nas suas formas de humanidade, organizações e acasos, preocupados 

com misturas, coparticipações e rearranjamentos.   

Novos Sonhares poderão ser aliados na reconfiguração de formas existenciais 

que exercem influência sobre o todo e do imaginário composto, no qual estamos 

inseridos e não o contrário. Podemos escolher estarmos atentos aos movimentos do 

Não Vivo, seguir suas orientações, tecer ativamente em favor da malha para que 

aqueles agentes vitais para a existência não nos vire as costas com mutações e 

desertificações carentes de atenções mútuas e falta cuidado.    

Sem que muitos percebam, a ideia de Natureza está carregada de desejos de 

apropriação das imagens e/ou dos recursos que “isto” possa conter. É muitas vezes 

um encontro às cegas com a incontrolável fome de sermos posseiros. Negligenciamos 

as mensagens de Geos para sermos donos da matéria, e como espelho o mesmo 

acontece com os mortos, esqueletos, resquícios, fósseis e presenças do submundo 

psíquico. As geontologias dos Karrabing descritas por Povinelli, contribuem para que 

olhemos para fenômenos ameaçadores como movimentos e processos orgânicos 



76  

com manifestações de desejos, orientações e direções, que promovem em um 

conjunto de seres e agentes atuantes nas mudanças estruturais que não podemos 

apreender, nos custando o exercício de atenção e coletividade para alguma 

compreensão a partir do observar, sentir e metaforizar. Esses olhares e formas de se 

relacionar com o mundo nos tira do centro interpretativo para sermos motivos de 

interpretação pela matéria que até então era entendida como morta e inerte, pronta 

para ser trabalhada pelas nossas mãos e máquinas. Porém o que ensina esse olhar 

geontológico é o oposto, as manifestações aparecem a todo momento como sinais, 

sonhos, sensações, assombros, arrepios, maravilhamentos e mensagens.   

Ao invés de recorrermos para posturas de ataques ou fugas paranóicas, ao nos 

reconhecer como compostos de misturas podemos nos descobrir mais dispostos a 

nos relacionar de forma mais investigativa, questionadora, cuidadosa e sedutora com 

perguntas como: O que são? O que querem? Para onde apontam? O que desejam?  

Como posso contribuir para estabelecer trocas que interessem as partes?  

Presenças não vivas, assim como os mortos, elementos e minerais desejam 

com, movem com e se vinculam, porém também repelem, se desertificam e destroem. 

Há muito do que nos escapa! Atenção e cuidado exigem tempo e pacto com a lentidão. 

O vagaroso pode ser aliado para que o novo e urgente se manifeste. O homem 

moderno que tem fome e pressa, universaliza e simplifica o mundo que acabam por 

tamponar a sensibilidade para as possibilidades das manifestações criativas de 

misturas, desertificando a Terra e seu imaginário.   

Reconhecer que não estamos sozinhos no processo evolutivo pode contribuir 

para sermos menos solitários e amedrontados em meio a ruínas e mundos 

colapsados. As paranóias da atualidade usam roupagens coletivas e ambientais e 

exigem novas e criativas formas de encontros com os seres, agentes e entidades para 

reflorestar as diversas forças imaginativas latentes, usando de recursos e presenças 

parciais do que sobrou dos cânticos, rituais e xamãs. O rosto dos mortos virados para 

o leste é uma maneira ritualística de encorajamento a tomarem novas formas de 

existências metamórficas. A alma quer criar relações com o desconhecido, tendendo 

ao mergulho nas profundezas de seus complexos, emaranhados nós e tensões. Ela 

se preocupa em ampliar rumo ao não óbvio, e ao invés de continuar a caminhar no 

sentido oposto, limitada, posseira e segregativa, a cultura pode recuar cedendo ao 



77  

movimento de se atentar às desertificações em curso para caminhar junto aos outros 

dos outros em busca do aprofundamento, morte e manifestações do invisível em 

novas peregrinações territoriais.   

Como nos ensinou os even por meio das palavras de Nastassjia Martin, o 

nomadismo é poder metamorfosear, é estar pronto para todos os cenários que possam 

se apresentar. Entretanto, mesmo o nômade precisa de um ponto de retorno, tudo o 

que vive um dia busca retornar para seu lugar de nascimento onde ficam guardados 

seus sonhos e os seus chamados. Em linguagem psíquica, o nomadismo representa 

a capacidade de almar, da alma enquanto verbo buscar por novos territórios e 

paisagens, rumo às entranhas da terra e profundezas dos oceanos. Os even contam 

que às vezes esses sonhos são guardados em pedras, na terra, como um marco para 

terem caminhos para onde voltar e lembrar de sua origem quando se perderem. O 

sonho de Dária com sua pedra é um exemplo da busca pela sua história e o encontro 

com as entidades que fazem parte da constituição do seu ser. “[...] um ponto fixo ao 

qual retornar quando você esquece como veio ao mundo.” (Martin, 2023, p. 143). Por 

fim, também nos ensinam que a capacidade de peregrinação no encontro de 

temporalidades do velho e do novo não é uma exclusividade humana, “Os peixes e 

tudo que é animado volta para o lugar onde nasceu.” (Martin, 2023, p. 192) 

Precisamos não só encarnar o corpo, como incorporar a matéria. Os Mortos e Não 

Vivos manifestam-se em mensagens que podem transformar o curso das coisas no 

presente, muitas vezes exercem uma força organizadora do aqui e agora com 

resoluções de conflitos e revelações de pontos cegos temporalizados. Ao contrário do 

que pensamos, a morte não encerra ciclos, a morte é fundamental para a 

continuidade. A morte é indispensável para o fluxo de rearrajamentos antropológicos, 

biológicos, psicológicos, paleontológicos e geológicos contínuos que mesmo 

separados por nomes, especificidades e infelizmente hierarquias, agem em 

confluência entre Vivos e Não Vivos.   

  

  

  

  

  
  



78  

  

  

    
REFERÊNCIAS  

  

BERRY, P. O corpo sutil de Eco: contribuições para uma psicologia arquetípica. 
Tradução de Maria Anjos e Gustavo Barcellos. Petrópolis: Vozes, 2014.  
  
BISPO DOS SANTOS, A. Somos da terra. In: CARNEVALLI, F. et al. (org.). Terra:  
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu, 2023a.  
  
BISPO DOS SANTOS, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023b.  
  
BRANDÃO, C. Família, transmissão psíquica e identidade. In: BRANDÃO, C. (org.) 
Família e identidade. Curitiba: Appris, 2021.   
  
CAMBRAIA, Duda. Estudo aponta de área similar a deserto no Brasil. CNN, 12 nov. 
2023. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revelasurgimento-
de-area-similar-a-deserto-no-brasil/. Acesso em 2023.   
  
CARNEVALLI, F. et al. (org.). Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu, 2023. 
(textos citados de Nêgo Bispo, Glicéria Tupinambá).  
  
COSTA, A. de C. Virada geo(nto)lógica: reflexões sobre vida e não-vida no 
antropoceno. AnaLógos, Rio de Janeiro, v. 1, p. 140-150, 2016.  
  
DAVIDSON Helen. Indigenous affairs: Kenbi land claim settled after 37-year battle. 
Disponível em: https://www.theguardian.com/australia-
news/2016/apr/06/indigenousaffairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle. 
Acesso em: 2023.  
  
DESPRET, V. Um brinde aos mortos: histórias daqueles que ficam. Tradução de 
Hortência Lencastre. São Paulo: n-1 edições, 2023.   
  
EDINGER, E. F. Anatomia da psique: o simbolismo alquímico na psicoterapia. 
Tradução de Adail Ubirajara Sobral, Maria Stela Gonçalves. São Paulo: Cultrix, 2006.   
  
ESTÉS, C. P. Mulheres que correm com os lobos: mitos e histórias do arquétipo da 
Mulher Selvagem. Tradução de Waldéa Barcellos. Rio de Janeiro: Rocco, 2014.  
  
FOSTER, S. J. Risky business: a Junguian view of environmental disasters and the 
nature archetype. Toronto: Inner City, 2011.   
  

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/estudo-revela-surgimento-de-area-similar-a-deserto-no-brasil/
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle
https://www.theguardian.com/australia-news/2016/apr/06/indigenous-affairs-kenbi-land-claim-settled-after-37-year-battle


79  

GIORGI, G. Formas comuns: animalidade, literatura, biopolítica. Tradução de Carlos 
Nougué. Rio de Janeiro: Rocco, 2016.   
  
GLEISER, M. O despertar do universo consciente: um manifesto para o futuro da 
humanidade. 2. ed. Rio de Janeiro: Record, 2024.  
  
HILLMAN, J. Estudos de psicologia arquetípica. Rio de Janeiro: Achiamé, 1981.  
  
HILLMAN, J. O livro do Puer: ensaios sobre o arquétipo do Puer aeternus.  
Tradução de Gustavo Barcelos. 2. ed. São Paulo: Paulus, 2008.   
 
HILLMAN, J. Notes on white supremacy: essaying an archetypal account of historical 
events. Lousiana Spring Journal, New Orleans, p. 29-58, 1986.   
  
HILLMAN, J. A psyche the size of the earth: a psychological foreword. In: 
ECOPSYCHOLOGY: restoring the earth, healing the mind. San Francisco: Sierra 
Club, 1995.  
  
HILLMAN, J. Os sonhos e o mundo das trevas. Tradução de Gustavo Barcelos. 
Petrópolis: Vozes, 2013.   
  
HILLMAN, J.; SHAMDASANI, S. Lamento dos mortos: A psicologia depois de o 
Livro Vermelho de Jung. Tradução de Isabel F.R. Labriola, Renata Quirino de Sousa 
e Gustavo Barcellos. Petrópolis: Vozes, 2015.  
  
JUNG, C. G. Civilização em transição. In: OBRAS completas. Tradução de Lúcia 
Mathilde Endlich Orth; revisão técnica Jette Bonaventure. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 
2012c.   
  
JUNG, C. G. Estudos alquímicos. In: OBRAS completas. Tradução de Dora Mariana 
R. Ferreira da Silva, Maria Luiza Appy. 3. ed. Petrópolis: Vozes, 2012a.   
  
JUNG, C. G. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. In: OBRAS completas. 
Tradução de Maria Luiza Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. 9. ed. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2012d.   
  
JUNG, C. G. Psicologia e alquimia. In: OBRAS completas. Tradução e revisão 
literária de Dora Mariana R. Ferreira da Silva; revisão técnica Jette Bonaventure. 6. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2012b.   
  
JUNG, C. G. Sobre sonhos e transformações: sessões de perguntas de Zurich. 
Tradução de Lorena Richter. Petrópolis: Vozes, 2014.   
  
KOPENAWA, D.; BRUCE, A. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami.  



80  

Tradução de Beatriz Perrone-Moisés; prefácio de Eduardo Viveiros de Castro. 6. ed. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2019.   
  
KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras,  
2019.  
  
LATOUR, B. Diante de Gaia: oito conferências sobre a natureza no Antropoceno. 
Tradução de André Magnelli. São Paulo: Ubu, 2020.  
  
O LAGO Crawford, no Canadá, será o principal marcador para identificar o início do 
antropoceno. São Leopoldo, Instituto Humanitas Unisinos, 13 jul. 2023. Disponível 
em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-serao-
principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno. Acesso em: 2023.  
  
LATOUR, B. Onde aterrar? Tradução de Marcela Vieira. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020.   
 
MANCUSO, S. Revolução das plantas: um novo modelo para o futuro. Tradução de 
Regina Silva. São Paulo: Ubu, 2019.  
  
MARTIN, N. A leste dos sonhos: respostas even às crises sistêmicas. Tradução de 
Camila Vargas Boldrini. São Paulo: Editora 34, 2023.  
  
MATTOON, M. A. Understanding dreams. 6. ed. Quèbec: Spring, 1997.    
  
MORTON, T. O pensamento ecológico. Tradução de Renato Prelorentzou. São 
Paulo: Quina Editora, 2023.  
  
MUTAÇÃO de apoteose. Direção de Camila Mota. Tyazo temporada sampã 2024. 
Criação: Teat(r)o Oficina Uzyna Uzona,   
  
NASCIMENTO, E. O pensamento vegetal: a literatura das plantas. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2021.  
  
POVINELLI, E. A. Geontologias: um réquiem para o liberalismo tardio. Tradução e 
apresentação de Mariana Ruggieri. São Paulo: Ubu, 2023.  
  
POVOS indígenas derrubam marco temporal: STF anula tese ruralista por maioria de 
votos. Disponível em: https://apiboficial.org/marco-temporal/. Acesso em: 2023.   
  
QUINTANA, M. Poesia completa: em um volume. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2005.   
  
RIBEIRO, S. O oráculo da noite: a história e a ciência do sonho. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.   

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630470-o-lago-crawford-no-canada-sera-o-principal-marcador-para-identificar-o-inicio-do-antropoceno
https://apiboficial.org/marco-temporal/
https://apiboficial.org/marco-temporal/
https://apiboficial.org/marco-temporal/


81  

  
SABINI, M. The earth has a soul: C.G. Jung on nature, tecnology and modern life. 
Berkley: North Atlantic, 2016.   
  
TACEY, D. Edge of the sacred: Jung, Psyche, Earth. Einsiedeln, Switzerkland: 
Daimon, 2009.   
  
TUPINAMBÁ, Glicéria. O território sonha. In: CARNEVALLI, F. et al. (org.). Terra:  
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu, 2023.  
  
VIVEIROS DE CASTRO, E. Metafísicas canibais: elementos para uma antropologia 
pós- estrutural. São Paulo: Ubu, 2018.   
  
WAAL, F. de. O último abraço da matriarca: as emoções dos animais e o que elas 
revelam sobre nós. Tradução de Pedro Mais. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.  
   
YUPANKI, Atahualpa. Para el que mira sin ver. Disponível em:  
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/. Acesso em:  
2023.  
  
ZACHARIAS, J. J. M. A divinização do excluído, o caboclo na umbanda. In:  
OLIVEIRA, Humberto de (org.). Morte e renascimento da ancestralidade indígena 
na alma brasileira: psicologia junguiana e inconsciente cultural. Petrópolis: Vozes, 
2020.   

https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/
https://www.letras.com/atahualpa-yupanqui/para-el-que-mira-sin-ver/

