Medos infantis na atualidade: as multiplas faces do bicho papao

Daniela Laskani

Quem nao tem teto de vidro que atire a primeira pedra! Medo incomoda! Sao
cacos de vidro cortantes ameacando cair de ponta nas nossas cabecas e que nos
acompanham desde os primeiros momentos de vida.

Quem sao eles que nos atormentam em dias escuros? Quais os elementos que
escurecem os dias na atualidade? Diz ai o nome do seu picho papao!

Mesmo que a preocupacao do trabalho seja o cenario atual do medo nas criancas,
€ importante lembrar que o medo é um sentimento que nos acompanha desde nossos
primeiros ancestrais. H4 mais de um milhdo de anos, ainda éramos presas faceis para os
demais predadores e viviamos o tempo todo com medo. Somente depois, ha
quatrocentos mil anos que tivemos condigdes de cagar animais maiores e s6 nos Ultimos
cem mil anos nos tornamos abruptamente o topo do cadeia alimentar como homo
sapiens. Abruptamente porque demos um salto da condicdo de oprimidos cheio de
medos e ansiedades para uma condicdo de poder e dominio sobre outras espécies. A
hipotese de Harari € que justamente esse salto repentino de uma condicdo de medo para
outra de extremo poder inauguraram facetas cruéis e perigosas resultando em
predisposicoes para responsabilidades de grandes calamidades historicas.

Mas o que sera que difere os medos dos nossos ancestrais das cavernas com os
medos atuais? A capacidade imaginativa dos homo sapiens. Foi justamente a
capacidade imaginativa que permitiu ao homem nao sé imaginar, mas também fazer isso
coletivamente. Lendas, mitos, religides, territérios, Estados, economia, politica... tudo
isso é fruto da nossa capacidade imaginativa. O medo portanto tem uma raiz instintiva de
autopreservacgao e sobrevivéncia, mas toda a elaboragao ao redor desse sentimento se
deve a capacidade imaginativa do homem. E necessario, também, levar em consideracéo
a interacdo de idéias, imagens e fantasias (Harari). Nao, nés ndo somos lagostas! Piadas
a parte! (

A crianca por sua vez, € um poco de fantasias. Alguns tedricos levam em
consideracao inclusive as emocgoOes intra-uterinas despertadas mesmo antes do
nascimento da crianga. A diferenca entre as fantasias do adulto das fantasias das
criancas, é que essas sao despertadas a partir de uma experiencia afetiva porém sem

capacidade de simbolizacao sofisticada ou capacidade de abstracao. Por esse motivo a



experiéncia se torna muito mais intensa e com maior necessidade de ser contida por um
adulto ou cuidador. Espera-se que o adulto tenha maior capacidade elaborativa do que
as criangas (0 que nem sempre acontece) e por esse motivo sdo eles os responsaveis,
segundo Jacoby, pela elaboragao dos mitos que surgem a partir da imaginagao coletiva
na tentativa de dar sentido para as experiéncias no mundo. Uma necessidade humana de
integragao do desconhecido, cadtico, escuro, sombrio.

O sentido junguiano para as fantasias infantis se deve a uma pré disposicao para
imagens arquetipicas que sao geradas na medida em que se relaciona com os afetos que
sao despertados na interagao com o meio social € ambiental.

O primeiro contato da crianga € com sua mae biolégica. Apds o nascimento a
crianca passa ter em seus pais ou cuidadores o maior continente de emocoes. A crianca
experiencia todo um campo de sensagdes corporais, padroes de ritmos
psicofisioldgicos. Sao experiéncias responsaveis pela autoregulacao de ritmos de tensao
e relaxamento nos seus primeiros dias e meses. Esses padroes tendem a se repetir mais
tarde na necessidade de afeto, contato, e interacdo emocional com o mundo. O
desenvolvimento da capacidade significativa de simbolizagdao da crianca depende
também do ambiente e dos espelhamentos do cuidador. As criancas podem ser
malsucedidas na tentava de obter atencao da mae ou cuidador e as repeticoes desse
evento podem gerar sentimentos de tensdo, vulnerabilidade, duvidas e desespero. Na
falta de capacidade de simbolizacdo da crianca essas emocoes ainda permanecem
amorfas e futuramente geram fantasias e imagens na tentava de dar um formato para
elas, imagens de todos os tipos, inclusive sintormas como os de ansiedade por exemplo.

Quando a crianga chega no consultério, ela ja estabeleceu uma relacao estreita
com suas fantasias e seus sintomas de medo que servem até o presente momento como
estrutura para lidar com o sentimento de falta, desamparo e angustias que até entao nao
foram sentidos com contorno suficiente para ela. Cada crianga cria sua prépria rede de
imagens para lidar com os sentimentos que sao despertados em ocasides de medo
intenso.

Muitas vezes, os sintomas da crianca sao fruto da atmosfera psiquica dos pais e
esses tem alta capacidade de projetar seus maiores temores no campo afetivo com a
crianca. O medo natural da crianca pode ser sentido como algo extremamente
ameacador para seus cuidadores e adultos ao redor gerando neles uma angustia de falta
de coragem para lidar com sentimentos obscuros que lhe sdo préprios e transferidos
para as criangas daquele nucleo familiar.



A crianca entao precisa estar apta a sentir medo. Na visdao do psicanalista
Winnicott e seu amplo trabalho no campo infantil, o medo da criangca permite que ela
aprenda a lidar com os aspectos sombrios internos (0 mau) vendo a maldade no exterior.
E sé gradativamente vai integrando as imagens do mal que estdo fora, seus bichos
papdes e monstros, tomando para dentro de si. Ela sé consegue integrar seus monstros,
na medida em que observa também a bondade que existe no mundo numa dinamica
entre 0 mundo externo e interno.

A bondade no mundo quando € apreendida pela crianca a ajuda internalizar a
fantasia de protecdo no seu ambiente. Se ela ndo é capaz de fazer esse tipo de ponte,
sente-se sem continente seguro para suas emogoes e o medo intensificado toma conta e
a deixa sem espaco para imaginar outras imagens que nao sejam as mais ameacadoras
e paralisantes.

Do jeito que estou explicando aqui parece que somente se 0 mundo for bom na
maioria dos seus aspectos é que podemos ter criancas lidando satisfatoriamente com o
seu medo natural. Mas nem tudo é o que parece. Esté previsto desde sempre a queda do
paraiso em muitos momentos da vida de qualquer individuo. Toda vez que o paraiso se
perde coincide com uma nova chance de tomada de consciéncia, pré requisito para todo
processo de individuacao. Perder o paraiso entdo nao é o mais grave dos problemas, é
necessario. O maior dos problemas é perder o paraiso e nao encontrar continente que
lhe favoreca a elaboracdo de capacidade simbolica e imaginativa para lidar com os
sentimentos despertados na queda. Toda vez que se cai do paraiso, encara-se a
serpente. O mesmo mito se repete, mas com nova roupagem na atualidade. Lidar com o
medo, tem necessariamente uma relacao temporal entre o tempo do mundo e o tempo
do seu mundo, no caso, do mundo da crianca.

A idéia de crianca ja é por si s6 algo temporal. E uma invencdo de um tempo
tardio. E fruto da nossa capacidade imaginativa pensarmos distinguindo as etapas da
vida. Hillman vai diferenciar a crianga imaginaria ou da fantasia, da crianga real. Uma se
trata da crianca externa, a outra é a crianca que pode existir independente da idade de
um individuo. Uma memoria platonica, imaginaria que se encarrega de atribuir a crianca
real maneiras préprias de se ver, sentir e pensar. Um modo imaginario de existir, a
infancia. Criangas sao seres ndo adulteradas por outras necessidades que nao as
necessidades infantis.

Se a crianga também é uma construcdo social, fruto da nossa capacidade
imaginativa tanto quanto o ambiente em que ela esta inserida, quais os nomes dos

bichos papdes préprios da atualidade? Quais as novas roupagens da repeticdo dos



mitos da perda do paraiso? Do que se tratam os continentes atuais responsaveis por
suportar a face dos monstros que nos assombram apds a queda do paraiso?

Um dos principais conceitos da abordagem junguiana é o conceito de sombra.
Como sabemos, se trata de conteudos ndo reconhecidos pelo espectro egdico ou
consciente. Ali residem as faces mais detestaveis moralmente falando de um individuo,
mas também todo o conteldo que pode proporcionar um caminho criativo para lidar com
a face do bicho papao. Veneno (o mal) e antidoto (capacidade criativa) sdo aspectos que
residem na sombra.

A insuportabilidade da sombra gera um impulso inconsciente para expulsar os
conteudos de nés mesmos. O desejo de expulsar os componentes sombrios fazem com
que tenhamos acesso a esses conteldos por meio de projecoes que despejamos nos
outros e no mundo. Quando projetamos criamos imagens usando como pano de fundo
os mais detestaveis conteldos que nao poderiam ser nada mais nada menos do que
imagens do panico, do medo.

A natureza do medo tem algo de instintivo, um fator importante de preservacao da
espécie que funciona como um alerta de que algo esta em perigo e precisa de combate,
protecao ou fuga. Mas nao é tudo. A biologia do medo nao o define por completo. Assim
como a cultura é fruto da capacidade imaginativa do homem, o medo anda em
consonancia com ela. Melhor dizendo, com elas, nas suas multiplas formas e faces
dependendo do tempo, do espaco e do contexto.

Existem muitas formas descritas sobre como olhar para o medo, podemos olhar
como um mecanismo psicofisiolégico de ataque e defesa inconscientes e podemos olhar
como uma resposta ao numinoso, amplificacao, inauguragcao de novas formas de estar
no mundo. Um aspecto invocado pelo mito de Pa e sua repeticao em novas roupagens,
cada uma a sua época e contexto.

Pa é conhecido como um demonio que foi aceito no Olimpo. O seu nascimento
com chifres e patas de bode foi um choque e acabou sendo abandonado pela mae. Nao
se sabe ao certo quem é, devido as muitas versdbes do mito justamente por ter sido
divindade durante séculos e presente em muitos povos. Seu pai em uma das versoes é
Hermes, o deus mensageiro. Em outras Zeus ou Dionisio. De qualquer forma, ganhou
maior simpatia de Dionisio quando foi para o Olimpo. Deus do vinho, da loucura. Pa vive
nas escuridoes das florestas e por isso relacionado as forgas da natureza. Era temido por
aqueles que eram obrigados atravessar as matas durante a noite, pois as trevas e a
soliddao que eram atribuidos as matas escuras predispunham temores supersticiosos. Por

esse motivo, os temores subitos, sem causa aparente ou panico eram relacionados a



divindade P&, que tem na raiz de seu nome o significado de “tudo”. Carrega com ele uma
flauta, fruto da transformagcao da preferida de suas ninfas, Siringe com quem nao
conseguiu se relacionar tamanho era o panico da ninfa, apenas depois de sua morte que
ocorreu em consequéncia da sua fuga em panico.

Portanto, o panico pertence a natureza humana e sempre existira independente do
tempo, mas relacionado a ele e suas imagens. Ansiedade e desejo sdo centros gémeos
do arquétipo de Pa4. Ambos pertencem ao polo abstrato dos instintos, governado por
metaforas.

Dificilmente chegaremos a uma conclusao do que venha a ser o medo, mas
podemos pensar o medo na sua complexidade e multiplas facetas, nos aproximando dos
infinitos tipos de experiéncia do medo. Lembrando que nao ha época ou idade para o
medo. E legitimo per se. E atemporal em sua temporalidade.

Nossa cultura ocidental busca se relacionar com o medo invocando deuses como
Apolo e Hércules. Na sua maneira mais racional, biolégica e herdica na medida em que
se espera invocar a coragem para vencer o medo. Ao matar P3a, torna o medo uma
patologia e nao mais um caminho de sabedoria e conexao com a natureza. Tal qual o
amor, o medo pode tornar-se um chamado a consciéncia.

Nos seus seminarios, Jung convoca o medo para ser olhado como um caminho
para vincular-se com o inconsciente, o desconhecido, numinoso, incontrolavel. Eleva-se
o instinto do medo ao seu carater espiritual e sabedoria da natureza.

Hillman também pensa o medo como o mais natural em um individuo e vé a
auséncia de ansiedade e pavor como prevencao e defesa de sobressaltos se mantendo a
distancia do imprevisivel. A tentativa herdica de vencer o medo significa se manter
distante de qualquer possibilidade de sobressalto imprevisto. Imagina-se que dessa
forma o ambiente se encontra controlado e seguro, o que nao é verdade. Pa esta solto e
nos piores sintomas e ataques de ansiedade convocando para o retorno da consciéncia
do mal e do criativo.

E comum associarmos os sintomas de um ataque de panico com os da parandia,
mas surpreendentemente sdao antagoOnicas entre si no sentido em que quanto mais me
afasto do instinto do medo mais forga atribuo aos enlaces parandicos. Deposito no Outro
as projecoes do mal e me afasto de seu significado. Hillman conceitua a parandia como
desordem do significado uma vez que o meio ambiente nos oferece um mundo de
significados. Ao invocar Pa ou ser surpreendido por ele, somos convocados a atribuir
novos e amedrontadores significados diante da nossa natureza escancarada. O mito nos



convoca ao ser surpreendido pelo medo nao tendo chance de escapatéria a ndo ser se
relacionar com ele.

Passear na floresta densa e no cair da noite significa colocar o ego para dormir e
entdo poder encarar os monstros que la habitam, dar vida aos bichos papodes que
durante a luz do dia seguem paralisados enquanto o ego esta entretido em multiplas
atividades. Hoje as criancas estao sendo preparadas para um mundo de multitarefas. As
escolas ja oferecem esse tipo de servico. Um mundo que acaba transformando os
monstros em servigais € ndo mais como caminho para encontrar em si o0 mal que mora
dentro. A noite, quando o ego é posto para ninar a paralisacdo se inverte, os monstros
saem com vida a assombrar enquanto permanecemos paralisados de medo. Seja o mito
de P3, sejam monstros ou qualquer outra roupa que o medo use, 0 panico € uma porta
de entrada para o contato com a realidade da natureza viva. E o encontro com o horror é
sébio quando ele é natural.

O medo nas criancas, de qualquer idade, aparecem principalmente a noite, ou
quando esta sozinha, e sem atividade que possa entreter a sua atencdo. Aparecem nas
mais variadas formas de monstros, bruxas e inclusive imagens de medos que fazem
parte da vida cotidiana, da realidade e do ambiente da crianca. Como adultos devemos
tanto ter capacidade de suportar e esperar pelo medo natural, quanto estar atentos se os
medos nao estdo gerando sintomas parandicos, paralisacdes, alteragdo no corpo. Em
outras palavras, cessando o canal imaginativo da crianca para dar espaco a um mundo
estéreo e sem imagens.

Quando se tenta vencer o medo, tentamos desmascara-lo. O fazemos l|he
atribuindo um nome, um motivo que tenha despertado o tamanho horror. Queremos de
qualquer forma limpar, capinar as matas densas e escuras da floresta sem deixar chance
para os esconderijos de Pa. Queremos uma mente limpa de medos e imprevistos e
colhemos uma mente de fantasias distantes de significados.

A tecnologia e a modernidade estdo ai todos os dias nos lembrando ou
bombardeando com as possibilidades de catastrofes do mundo cotidiano. Essas
imagens que dizem mais do que mil palavras encaixam perfeitamente com a capacidade
imaginativa do homem moderno que entra em panico diante do imprevisivel. Bauman vai
dizer que o mal é aquilo que chamamos quando ndo sabemos ao certo qual regra foi
violada. E a certeza de que o mal existe, ele é. E diante deste fato tende-se tentar dar um

nome adequado para o fendbmeno e torna-lo mais toleravel. Exatamente como as

criangcas o fazem, dao nomes para o mal.



Numa de suas andancgas pela modernidade liquida o socidlogo polonés fala que
desde o iluminismo a tentativa foi justamente acabar com o medo ou com qualquer
possibilidade de desconhecimento que possa gerar sentimentos de inseguranca na
sociedade. O caminho de cura do medo nos levou para o polo oposto de frustracao
diante de um caminho perdido. Diriamos que o iluminismo prometeu o retorno ao
paraiso, mas falhou na sua promessa. O que caracteriza nossa sociedade atual é
justamente a consciéncia de que ndo ha promessas possiveis, ndo ha como escapar das
possibilidades de catastrofes do futuro, ou da perda de um mundo conhecido, do mal no
mundo. Nossa sociedade liquida moderna tenta tornar a vida com medo uma coisa
toleravel. Mas ao invés de contar com a possibilidade de transitar em matas escuras
sujeitas ao panico, prefere ignorar ou silenciar o medo. Ignora-se na banalidade do mal,
na esperanca de ser esquecido pelo desastre. Tenta-se burlar o tempo, retardar a
frustracao com inUmeras estratégias.

O mal torna-se intoleravel quando nao é possivel dar um nome a ele. Acontece
quando sua carga afetiva parece maior que sua imagem, impedindo qualquer contato
com a faceta do bicho papao. Ndo ha possibilidade de sentir o panico e muito menos
uma interagdo criativa com a imagem. E necessario voltar a atencdo & essa crianca que
esta sendo convocada o tempo todo para a adulteracdo de sua infancia e se nao esta
sendo exposta a imagens com as quais ela ndo estd em condicdes de interagir, sem
continente suficiente para se relacionar com as imagens do medo no mundo.

O medo ativa em ndés humanos o receio de adulterar nosso modo infantil de
existéncia, o medo da perda do paraiso que ja foi perdido. Ao mesmo tempo inaugura a
nova consciéncia adulterada pela penetracdo do submundo da natureza, o horror que
existe e do qual fazemos parte.

Comecei o texto destacando que o homo sapiens foi abruptamente incluido no
mundo dos dominantes e predadores, 0 que nos tornou predispostos a atuar
inversamente e com crueldade sobre o mundo natural. Criou-se a capacidade de se
imaginar por cima e reagir da condicao de dominados que um dia fomos. Talvez uma
espécie de inauguracao do espaco sombrio no homem, que tenha surgido no mesmo
momento que sua capacidade imaginativa. Existe algo em nds que naturalmente
pretende controlar aquilo que desconhecemos.

E na imaginacao que reside tanto o desejo de dominio quanto os simbolos do
medo que se pretende dominar. Novamente o conhecido jogo de opostos que Jung tanto
salienta na sua obra e que permite que novas roupagens possam ser dadas as faces do



medo na relagdo com o tempo. Os mitos que se repetem dando palco a novos
personagens para a integrar o que ha de sombrio no mundo e em nos.

Quando falo em atualidade aqui, estou me referindo entdo a uma cultura ocidental
que vive fragmentos iluministas que nao tolera conviver com o desconhecido,
bandeirantes das matas densas e escuras, mas que descobriu a fatidica noticia que
mesmo diante de todo “desmatamento” ndo ha possibilidade do livrai-nos do mal. Pa
sobrevive no escancaramento do real, sem possibilidade de continente simbdlico que
sirva como tempo intermediario para integragdo do mal dentro de nds. Ele vive na
projecao direta na realidade. Os monstros e herdis estdo cada vez mais vivos, os mitos
estao nas esquinas em carne e 0sso. Quando a ameacga se torna real ou perto demais, a
fantasia de nos livrar daquilo que nos ameaca também se torna real. Se o monstro tem
corpo, ha como ser morto.

Real demais, imaginativo de menos. A insustentabilidade do mal interno somado a
necessidade imediatista de cura ou que nao tolera o desconhecimento do mal, resulta

em projecoes sem tempo suficiente para simbolizacao das faces do medo.

Os monstros se tornam reais. Gera-se violéncia endémica, combates e
comportamentos de guerra contra o Outro. As criancas sdo expostas a esses multiplos
cenarios acompanhados de adultos que muitas vezes nao funcionam como continente
suficiente, que estao tomados pelo proprio panico, lutando por sua prépria fuga de
adulteracao do modo de existir infantil. Sdo adultos que ou expde a crianca a realidade
sem que ela tenha capacidade para esse movimento ou adultos que superprotegem
numa la vita e bella eterna.

Apds o desmatamento das florestas escuras, os frutos que estamos colhendo das
arvores que restaram neste campo aberto sdo do gosto mais amargo. Ndo sé a
consciéncia da existéncia do mal no mundo, mas a consciéncia de que o mal nao pode
ser vencido, ele nos pertence. O problema nao € saber que nunca teremos nosso paraiso
de volta, mas que estamos secando qualquer fonte de continente para essa consciéncia
do mal em nds. Fontes secas de suporte impedem que possamos criar vinculos com o
mal e através do panico acessar fontes criativas de inauguracdo de novas imagens do
mundo.

Para que as criancas possam integrar o mal do mundo, é preciso que o continente
seja suficiente para suportar o movimento de projecao, imagem e integracao. Espera-se
que as criangcas encontrem nos adultos o tipo de suporte necessario. Porém nossos
adultos também estao a espera de suporte para seus proprios temores e ndo estdo

conseguindo lidar com seus préprios medos. Seus esforcos se direcionam ao maximo



para o desmascaramento dos monstros da atualidade. Se apoiam na necessidade direta
e imediata para dar nomes concretos aos medos. A criatividade se esgota na artimanha
para a construgao da armadilha para capturar Pa. E se toda energia daqueles que
funcionariam de suporte para as criancas estdao voltadas para capturar o mal e o
imprevisivel, quando sdo surpreendidas pelo medo natural da crianga costumam ensinar
a fazer o mesmo com seus bichos papdes. Nega-se o tempo e continente que a crianca
precisa para poder se vincular com os medos e seus personagens. Os adultos em sua
maioria estdo ensinando as criangas que os medos precisam ser vencidos. Que o
monstro é apenas a sombra da manga de um casaco no armario.

Os adultos, filhos e netos da nossa cultura materialista, buscam entender o medo.
Tendem a dar um sentido concreto para o bem e o mal, tendem a literaliza-los. Formulam
mitos, vildes e herdis de carne e osso. Em consequéncia desse esforgo, os que servem
de continente da projecdo do mal necessario e natural da criangca, acabam
empobrecendo as imagens criativas do medo que ela carrega e em troca as expoe para
os perigos reais do ambiente sem que elas tenham recursos para lidar com os fatos do
mal no mundo.

Impossivel concluir quais sdo as novas roupagens do medo, sdo tantas quanto
forem as projegcoes do mal no mundo e no Outro. Mas embora ndo se possa especificar
as roupas do medo, a intencao do trabalho foi elucidar as consequéncias que a
sociedade contemporanea estd enfrentando com o empobrecimento da capacidade
imaginativa que é responsavel por nos diferenciar dos outros seres vivos. Mesmo
conscientes de que o mundo nunca serda somente bom, ainda assim nos esforcamos
para vencer o mal. Sabemos que a tolerancia do mal é necessaria, e continuamos a evitar
o vinculo com o que ha de mais natural do medo. As fantasias atuais sdo todas
formuladas em cima e por cima da idéia de salvar o mundo e transforma-lo em bom, livre
do mal. Aquilo que tendemos a acreditar que é toleravel, é justamente o que empobrece
a nossa sociedade limitando a capacidade criativa e imaginativa para suportar e interagir
com as facetas dos bichos papdes da atualidade. Fugimos o tempo todo para nao
sermos adulterados do modo infantil de existir, um fOlego que resiste na ingenuidade.
Mas nao é porque os claroes estdo sendo abertos nas matas densas e escuras que Pa
desiste de nos capturar na surpresa do medo. Pa se mantém vivo nos sintomas que
chamamos de transtornos porque de fato nos transtornam nos puxando para baixo, a
verdadeira queda do paraiso.

Em cima do piano tem um copo de veneno e em algum momento temos que

beber e morrer. Tanto o copo de veneno quanto o piano sao aspectos da sombra que



pertencem ao mundo. O veneno e antidoto habitam o mesmo lugar. Um espaco perigoso
e necessario, mas que s6é podem ser acessados longe do esforgo para o esgotamento de
imagens. E no vinculo com os aspectos do medo que se tem acesso ao numinoso, e as
novas imagens criativas para o mundo. Alguns aspectos precisam morrer, se adulterar e
se transformar para se tornarem seringes da sociedade. Medos em notas musicais talvez
sejam caminhos possiveis para suportar o mal que nos deixa em panico. A capacidade
de imaginar nos permite o vinculo com o medo sem precisar abandonar no Outro a
projecao que nao suportamos recolher de volta.

Se a sociedade decidir entrar de vez naquela danca tocada com as notas musicais
da flauta de P3, acredito que havera mais espaco para bichos papdes imaginativos e

menos para os disturbios de sentidos do mal no mundo.

Referéncias bibliograficas

Bauman, Z. Medo Liquido. Traducao de Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar,
2008.

Flesler, A. A psicanalise de criancas e o lugar dos pais. Tradugao de Eliana Aguiar. Rio de
Janeiro: Zahar, 2012.

Harari, Y.N. Sapiens-Uma breve histdria da humanidade. Tradugao Janaina Marcoantonio.
Porto Alegre: L&PM, 2018.

Hillman, J. Abandonando a crianca In: Estudos de psicologia arquetipica. Tradugao: Dr.
Pedro Ratis e Silva. Rio de Janeiro: Achiamée, 1981.

Hillman, J. P& e o pesadelo. Tradugao de Carla C. Pilon; Daniel F. Yago. Sao Paulo:
Paulus, 2015.

Hillman, J. Parandia. Traducao de Gustavo Barcelos. Petropolis, RJ: Vozes, 2019

Jacoby, M. Psicoterapia Junguiana e a pesquisa contemporanea com criangas: Padrées
basicos de intercambio emocional. Sao Paulo: Paulus, 2010.

Winnicott, D, W. A crianga e o seu mundo. Tradug&o: Alvaro Cabral. Rio de Janeiro: Zahar,
1979.

Zweig,C. y Abrams, J. (org.) Encuentro con la sombra: El poder del lado escuro de la

naturaleza humana. Barcelona: Kairds, 2018.



